

# 狮城道教

季刊 **52** 2017年

Published by Taoist Federation (Singapore) 新加坡道教总会出版(非卖品)

第4期

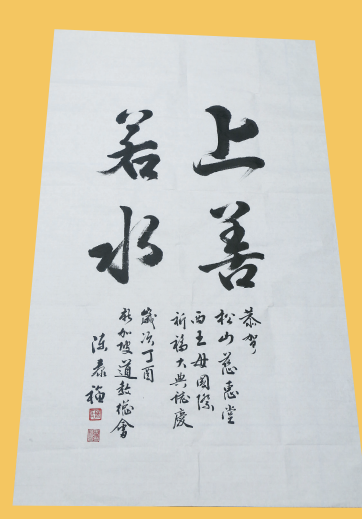


新加坡道教总会 Taoist Federation (Singapore) 21 Bedok North Avenue 4 Singapore 489948 Tel: 62422115 Fax: 62421127 Email: taoist21@singnet.com.sg MICA (P) 063/03/2009

Design and printing:
Superskill Graphics Pte Ltd
Tel: (65) 6278 7888 Fax: (65) 6274 5565

18-J03889\_52 Taoist Federation.indd 1 5/June/18 10:44







### 客座教授 **王震英老师**

新加坡道教学院书法老师。1955年生于新加坡。1998年随已故书法家黄国良老师学习隶书《曹全碑》。2002年,随陈泰福老师学习颜体楷书。2001、2002、2003连续三年荣获新加坡艺术协会主办之"陈之初博士艺术奖"(隶书)。2002年荣获第六回韩、中、新书法文化艺术大展金奖(隶书)。2006年开始担任人民协会书法课导师,并在多间民众联络所及学校执教。其作品常参与国内外各项美展及海外交流展。2012年荣获新加坡艺术协会第六十三届年展暨陈之初博士美术奖之优胜奖(行书)。



客座教授 陈表福老师

陈泰福,新加坡道教学院书法老师。1953年生于新加坡,原籍福建同安。1995年,随已故书法家黄国良老师学习颜体楷书、二王行书。2002年,担任人民协会以及多间民众俱乐部及学校书法老师。2007年,加入新加坡书法家协会,并担任新加坡书法中心讲师。多年来,经常受邀担任全国书法比赛评选员。其作品多次参与国内外各项美术展览及海外交流展,并获得新加坡陆路交通管理局、公用事业局、人力部、环境发展部购藏。

②狮城道:

2017年第4季度, 道教文化界百花齐放、 精彩纷呈。

並菜芭城隍庙奉祀清溪显佑伯主百年 大庆的成功举办,让各国道友会师狮城,共 同见证了道教文化在当代新加坡社会的旺 盛生命力,为高道大德交流心得、联系道谊 提供了千载难逢的良机,也为世界各国同道 携手弘道、共同迈进打下了坚实的基础。

百年大庆方才落幕,新加坡道教总会随即成功举办"丁酉年传度大典",134名传度生们冒雨参加法会,集体发愿皈依玄门,终生信道、修道、传道、弘道。新加坡道教总会团结一心,勤奋传道三十年,多次得到我国政府和民众的高度认可。10月末,英国王储查尔斯王子访问新加坡期间,新加坡道教总会代表受邀参与见面会,这无疑是新加坡道教总会走向国际舞台的又一历史性时刻。

本季度,新加坡道教总会与中国大陆、香港、澳门、马来西亚等地交流密切,先后参与了"陈莲笙大师百年诞辰纪念大会"、"澳门道教文化节"、"第二届中国道教文化艺术周"、香港罗天大醮、马来西亚慈惠堂"护国祈安冥阳两利普利十方五朝清醮"大法会、"侯宝垣纪念堂"开幕典礼等重大活动。城隍艺术学院也为中国泉州"第三届海上丝绸之路国际艺术节"奉献了精彩演出,得到了海内外媒体的高度认可。台中民政局、汕头存心善堂等海外机构亲抵狮城,参观访问,了解新加坡道教的独特魅力。详情请参阅本期"道总资讯"栏目。

#### 名家书道 上善若水、无为 ...... 陈泰福、王震英 **卷首语/目录/编委会** 3 道教论坛 明清城隍封爵考 ...... 张传勇 4 学院动态 刘崇明道长开讲《道教养生》课程 ......11 南洋理工大学中文系师生参访三清宫......11 三清道教图书馆接收狮城收藏家陈维邦赠书......11 特别报道 新加坡道教总会丁酉年传度大典在韮菜芭城隍庙举行......12 焦点新闻 世界道教界人士云集香港"罗天大醮中华文化展演"………………13 宫庙风采 安溪城隍传万里......14 百年大庆来贺礼品展示 .......16 道总资讯 道总代表出席查尔斯王子殿下见面会......18 道教总会代表团出席"第二届道教文化艺术周"…………………18 道门先贤陈莲笙大师百年诞辰纪念大会在 上海国际会议中心举行......19 新加坡韮菜芭城隍庙协办马来西亚慈惠堂 "护国祈安冥阳两利普利十方五朝清醮"大法会 .......19 "新加坡佛教居士林教育基金第39届大专组 助学金颁发典礼"顺利举行......20 甄福常副会长出席"侯宝垣纪念堂"开幕典礼......20 陈添来会长出席香港青松观综合大楼开幕典礼 .......20 道总代表出席 "2017澳门道教文化节" ......21 台中市民政局局长一行参访道总......21 艺文走廊 特别报道

韮菜芭城隍庙举办"丁酉年谢太岁祈福法会"………………… 封三

国际艺术节暨第十二届国际南音大会唱活动" ....... 封四

城隍艺术学院南音系受邀参与"第三届海上丝绸之路

#### 本刊编委会

总策划:陈添来BBM

主 编: 三清宫道教文化中心

编辑顾问: 陈国显道长 李焯然博士 游龙子大师 林纬毅博士 黄文车博士

编辑委员: 黄信成道长 陈信一道长 陈川强PBM 李金池 庄光栋 顾剑 吉凌 唐丽芸

艺苑动态

出版:新加坡道教总会 Taoist Federation(Singapore) 21 Bedol North Ave 4, Singapore 489948

设计与印刷: Superskill Graphics Pte Ltd Tel: 6278 7888 www.superskill.com

### 明清城隍封爵考

◆张传勇

通过"赐封"实现对神祇乃至地方社会的管理,是传统时代常用的做法。作为官民信仰中最为重要的神祇之一,城隍神自唐代以来,屡受朝廷赐封。明朝建立之初,很自然地承袭这一传统,敕封规模之大,前所未有。但时隔未久,原有封爵被取消。此后,赐予城隍爵位与国家典礼精神背道而驰,典制中因此几无明确的敕封记录。但与此同时,各类历史文献,尤其方志与笔记小说中,有关城隍受封爵位的记载却屡见不鲜。成为探讨明清城隍祭祀制度的定制与实践时无法绕过的一个重要问题。

与唐宋城隍封爵研究相比,明清城隍封爵问题少有人问津。原因大概是后者颇为复杂:相关封爵叙述众多,而叙述相对不完整,辨析难度大。笔者所见,滨岛敦俊等人考察明清江南城隍信仰时,对由张天师实施的敕封行为有所涉及。¹除此之外,在林林总总的城隍信仰研究中,大致可以观察到这样一种现象:对于所谓封爵叙述,或者不置可否,或就某一个案,认定实有其事。至今尚未作为学术问题,进行专门、深入的探讨。本文尝试作一初步的考实性研究。

#### 一、明清城隍祭祀制度及其实践

城隍封赐之事,肇始于唐。降至五代,封赐渐多。宋代则"朝家或锡庙额,或颁封爵,未命者,或袭邻郡之称,或 承流俗所传,郡异而县不同"。<sup>2</sup>

明代以前对城隍的封赐,都是个别进行的,从未将其 作为一个整体给予确定的位置。封爵与行政级别也无一定对 应关系。以国家定制形式,给予城隍神群体以爵位,始于明 洪武二年正月。明太祖诏封京都南京城隍王爵,封北京、 开封、临濠府、太平府、和州、滁州五府州城隍王爵,正一 品;其余各府州县,府为鉴察司民威灵公,秩正二品;州为 鉴察司民灵佑侯, 秩三品, 县为鉴察司民显佑伯, 秩四品, 其章服各有等差。又命词臣拟制文以颁之。3此次敕封,承袭 了传统上作为"人鬼"的城隍信仰,从国家祀典的角度,对 此前较为混乱的封爵、祭祀形式进行整序,使之制度化、规 范化。但时隔一年,情况出现变化,三年六月癸亥,改定岳 镇海渎城隍神号,去历代所加封爵美号,止称某府州县城隍 之神。同时, 更定庙制与相关祭祀形式"令各庙屏去他神。 定庙制, 高广视官署厅堂。造木为主, 毁塑像舁置水中, 取 其泥涂壁,绘以云山"。4显然,去城隍封号与毁城隍塑像、 代以木主,出于同样的动机,即恢复城隍神的地祇面目。5

上述定制奠定了明代城隍祭祀礼制的基础,但未得到很好的执行。塑像在宣德年间已开始恢复,城隍神诞等情形也相继出现。针对京都城隍以五月十一日为诞辰、万寿圣节等各遣官致祭之事,弘治初年,有大臣强调城隍之神"本非人鬼",建言免去。但被驳回。<sup>6</sup> 都城隍诞日照旧遣官致祭。迨至嘉靖九年,"罢山川坛从祀,岁以仲秋祭旗纛日,并祭都城隍之神"。<sup>7</sup> 理由则是,"云雨风雷,天神也;岳镇海渎,地祇也;城隍,人鬼也;焉可杂于一坛而祭之!"<sup>8</sup> 但仅

止于京都城隍,天下府州县城隍照例从坛以祭。

不过,就禁止赐爵而言,从可以查对的文献看,朝廷对城隍仅有赐额之举,<sup>9</sup>并无封爵之事。一个有名的例子,山东登州于洪武九年升府,正统四年十二月,知府杨颐上言:登州城隍原封灵佑侯,今既升府,"宜加封公爵"。但礼部尚书胡濙称,洪武年间已革去城隍封号,因此,登州府城隍应像北京城隍止称京都城隍之神一样,照例只应称登州府城隍之神,方为合礼。皇帝认可了这一建议。<sup>10</sup>

明代留下的相关事例较少。万历间,浙江绍兴府"士

民"陈天宝等人恳请朝廷给予郡神爵位,时任职礼部的李廷 机依据定制,未予支持,得到皇帝认可。同胡濙一样,李廷 机在奏疏中首先强调,"其于城隍止称某省某府某州某县城 隍之神,此乃圣祖裁定"。又提到,"即嘉靖间百凡祀典神号,一经世宗斟酌,而城隍之号不易焉"。他揣测缘 若明 "盖城隍通乎天下,与别神如武安王、真君之类不同。若锡以爵号,于昭代典礼觉有未协"。"其意大概有二:其一,武安王、真君之类是人神(鬼),而城隍是地祇,,真诸等,则是以人鬼视之,有违典礼。其二,武安王、真君之类不管何处奉祀,所祀唯其一人。但城隍"通乎天下",是一个整体,且各地城隍并不相同,如果给予绍兴府城隍商也表明,城隍神在祀典中具有特殊性,是礼臣面对城隍请封时都会考虑的。

明朝不以公侯伯爵封赐城隍的做法为清朝所继承。咸丰朝以来,朝廷对城隍大加封赏,赐额加号。仅就实录、会典统计,咸丰、同治、光绪三朝,加号者110余次,赐额则至少有180余次。邓嗣禹《城隍考》因此谓"盖至清朝,扁额之封多有之,公侯之封,则不经见也"。<sup>12</sup>实则就文献来看,封爵之举并不曾有。

咸丰年以来,各地为城隍请封者渐多,奏折中屡屡 出现称城隍以爵位的情形。即如,咸丰三年二月,署湖南 巡抚潘铎上奏,请加善化县城隍诸神封号匾额,竟称"善 化县城隍之神,向称定湘王",请敕加"城隍定湘王各封 号"以彰德报功。13 类似情形越来越多,同治七年初,更 有署安徽巡抚英翰奏请颍州府县城隍加封晋爵之事。奏文 引述府县绅耆禀请"颍州城隍,前明洪武二年封灵应侯。 国朝因之。雍正十三年州升为府,神未加封。"咸同间城 隍显灵却敌,有功社稷。阜阳县神自建庙以来,亦有求必 应, "乃迄今未请封号,不足以示尊崇。"英翰之意: "府县城隍载在祀典,既称神灵显著,自应奏请加封。合无 仰恳天恩,俯准将颍州府城隍晋封公爵,阜阳县城隍赏加封 号,用示崇德报功之意。"奏文请求为颍州城隍晋爵,依据 是前朝洪武中大封城隍,"本朝因之。"如此,雍正年升府 时,就应封而未封。神灵夙著灵应,"自应奏请加封"。14 同治帝命礼部议奏。礼部覆奏称,城隍本为地祇,本朝祀典 并未议加封爵,因此对颍州府县城隍"拟议加封,毋庸晋

<sup>1</sup> 参滨岛敦俊《明清江南农村社会与民间信仰》,朱海滨译,厦门大学出版社2008年版,第217、220页。

<sup>2</sup> 赵与时《宾退录》卷8,上海古籍出版社1983年校点本,第103页。

<sup>3 《</sup>明太祖实录》卷38,洪武二年春正月丙申朔,"中研院"历史语言研究所1960年代校印本,第755-757页。

<sup>4 《</sup>明史》卷49《礼志三》,中华书局1974年点校本,第1286页。

<sup>5</sup> 明初城隍祭祀制度改革的意义及影响,参滨岛敦俊《朱元璋政权城隍改制考》,《史学集刊》1995年第4期。

<sup>6</sup> 倪岳《正祀典疏》,陈子龙等辑《明经世文编》卷77《青谿漫稿一》,中华书局1962年影印本,第1册,第661页。

<sup>7 《</sup>明史》卷49《礼志三》,第1286页。

<sup>8</sup> 于敏中等《日下旧闻考》卷55《城市》引《嘉靖祀典》,北京古籍出版社1985年版,第892页。

<sup>9</sup> 即如《明世宗实录》卷403,嘉靖三十二年十月丙午,赐黄州府城隍庙额曰"威灵"。

<sup>10 《</sup>明英宗实录》卷62, 正统四年十二月癸未, 第1181页。

<sup>11</sup> 李廷机《覆绍兴府民奏封城隍疏》,《李文节集》卷2,《明人文集丛刊》,台北文海出版社1970年影印本,第1期第28册,第176-178页。

<sup>12</sup> 邓嗣禹《城隍考》,《燕京大学史学年报》第2卷第2期, 1935年

<sup>13</sup> 潘铎《奏请钦颁湖南长沙风火神庙封号等事》, 咸丰三年二月十二日, 咸丰朝录副奏折03-4172-068, 中国第一历史档案馆藏。以下未注明出处者, 均为该馆所藏。

<sup>14</sup> 英翰《奏为颍州府县城隍灵应昭著请分别晋爵加封事》,同治七年二月二十三日,同治朝录副奏折03-4675-009。

爵"。同治帝准奏,并将礼部奏文印发各省督抚,"如遇请加城隍封号,概不得称公侯伯字样,比昭画一,而重祀典可也"。<sup>15</sup>

耐人寻味的是,时隔三十余年,同样身为安徽巡抚的 诚勋,做了一件与其前辈相同之事,而结果大相径庭。光绪 二十九年, 诚勋应士绅之请, 奏称颍州府、阜阳县城隍屡著 灵应, "宜锡五等之封",请求"再将府县城隍分别加封晋 爵,锡以敕命,以答神庥,而孚众望"。16奏折下礼部议, 礼部覆称;各省疆吏往往将战功归美神助,在咸同间兵事方 殷之际,不妨神道设教,稳定民志。迨光绪以来,军务肃 清,凡再有此类事项,即无不从严指驳,以防民间借此生 事。"且城隍为守土正神,自明洪武时诏天下建立庙祀,概 称为某府州县城隍之神,而不用公侯伯之名号。国朝因之, 制定祀典。今安徽绅士呈请加封, 竟误指为五等封爵字样, 地方官不知驳正,率为详请,殊有不合",最后均毋庸置 议。17 值得注意的是,礼部的覆奏,强调清沿明制,并未议 加城隍封爵。但封爵问题又非高于一切,在特殊时期,也会 从大局出发适度调整,对各地违制之举多不予追究,其中就 包括以公侯伯称城隍、以人鬼为城隍的情况。但对请予封爵 的奏请,却未予批准。

这本覆奏上达之日已是光绪三十年,再有几年,清王朝 就将终结。这件事也就几乎为明清城隍封爵问题画上一个大 大的句号。

#### 二、明清时期城隍封爵观念的普遍性

明清时期,城隍神在官民信仰中占有非常重要的位置,因之,各类载籍均不同程度地载及城隍信仰事象。相较而言,地方志书的记载较为完备,对于城隍庙主要是官祀城隍庙的沿革、建置、碑铭乃至传闻等等,均有详略不等的记载,从中可以观察不同阶层信众的城隍信仰观念。以下以方志为中心,考察时人对于城隍封爵的观念。

洪武三年六月后,去封号诏陆续颁行天下,方志记述城隍祀典,对此多有述及。但更为常见的情形是,人们似乎只知洪武二年封城隍诏,而不知三年去封号诏。洪武三年六月之后,普遍存在称城隍以爵位的情形。包括明以前所封者。相较而言,以洪武二年所封爵位最为普遍。即如明人门洞开《重新安平县城隍庙碑记》所称,明朝制度,城隍无姓名爵秩,"而郡邑仍额之以侯若伯"。<sup>18</sup> 清代也很普遍。嘉庆《湖北通志》收录洪武二年《敕封城隍诰命碑》,按语即称,洪武三年下诏去除封号,止称某府州县城隍之神,又令各庙毁塑像、造木主。"然封号、塑像,民间相沿,至今不改。"<sup>19</sup>

不仅民俗率仍旧称,即缙绅士夫也沿用明初封爵。城隍庙记文集中反映出此点。正德年间,户部尚书梁材为本邑大城县城隍庙所作记文写道:《礼记》有云:"有其举之,莫敢废也。"太祖整理祀典,赐封天下城隍公侯伯爵,此为定制。"大城县城隍封伯,为显佑,举而祀之,其敢废平!"<sup>20</sup>

方志所载城隍神祝文定式,多有注明当地城隍封爵者。 官私祷祝之文,也多有体现。雍正七年,李惟一在重修常 熟城隍庙记中指出这一现象: "前明之初盖尝厘诸祀典,正 其名号,而今祝史之辞率仍旧封。"21由是观之,社会各阶 层大都存在将城隍神与封爵联系起来的意识。甚至于很多士 大夫在有关城隍神的论述中,似乎并不清楚祀典内容,以为 城隍封爵乃明朝定制。万历年间,苗朝阳《改建河曲城隍庙 碑记》即称,都府州县城隍神各有其爵,是为"祀典"所 出。22清人则或以城隍封爵为明制,本朝所无。又或以为明 代封爵,清沿明制。也有径以为本朝之制者。道光年间, 山西平陆知县吴逢甲《重修城隍庙记》即称: 本朝崇奉城 "府爵公, 秩视二品; 州爵侯, 秩视三品; 县爵伯, 秩 视四品。庸隆功德,礼制允协"。23就城隍神庙而论,庙门 或正殿匾额、庙内外牌坊及神主牌, 多照旧题写爵位。其神 像装扮,洪武二年大封城隍时,王公侯伯衮章冠冕有差。宣 德年后,各地重铸神像,有一仍其旧者,也有易以时制冠服 者。其时制冠服, 多头顶幞头, 身着蟒袍玉带, 为公侯装 束。清代城隍神像多沿明代。综合言之, 装扮多类王侯。

以上所述,可以略见明清时期社会各阶层以爵位称城隍 的普遍性。这种现象的产生有其深厚的信仰基础。

在传统信仰观念中,神祇显灵需要得到世人肯定,所以,通过赐封,包括给予封号、爵位以及匾额,以鼓励神祇继续显灵,是传统社会常见的做法。<sup>24</sup> 康熙年间,方都秦为安庆府城隍庙所作碑记,即对城隍灵应与封爵之间的关系做了论述,认为皖郡城隍千百年来尊于他郡城隍,实因捍灾御患,灵应显著,所以屡次得封,元至元中升为王爵,洪武中又封威灵公。"是神以王、公之尊照临二代,大诰丰碑,业已昭垂百禩。"<sup>25</sup>

唐以来,城隍神具有冥官角色,与地方官阴阳表里,是官方"神道设教"的重要工具。给以等级与荣誉,也是增强城隍神教化职能的重要一环。山东昌邑县城隍庙旧有木匾,书洪武二年封诰。隆庆四年,邑人夏尚仁等将制典勒诸贞珉,并作《敕封昌乐县城隍显佑伯记》。文中设问:"或以神不测也,面目冠裳业已人道处,若乃又侈加封号,惑矣!"夏氏自答:这正是太祖高明之处,"愚痴小民,不惧严罚,听闻城隍辄畏惧不已;亲民之官,朔望拜谒城隍,即邪思屏息。崇奉城隍,封以显佑,实有裨教化。固我太祖化导之微意也"。<sup>26</sup>

洪武初年大封天下城隍,也极大地影响了后世的封爵观念。敕封诏书奉达每一行政治所,而后收藏于隍庙或衙署。宣德间,李祯《重修开封府城隍庙神铭》提到,庙中藏有洪武二年封城隍神承天鉴国司民显圣王诰,其文则刻于石,"所以昭宣光荣,垂示久远"。<sup>27</sup>

造命被以多种方式复制。自洪武中接到诰命,即陆续勒诸贞珉。这样的举动,可能具有普遍性。<sup>28</sup> 洪武三年六月颁去封号诏,对此未产生多大影响。方志所见,许多诰命碑正是立于三年六月后。碑刻历年既久,重镌、重立者也所在多有。除碑石外,也有录诸木匾、卷轴者。上述各种诰命载体,基本作于明代,直到清代末年,方志中还时有记载。

封诰在碑记文中屡被提及。或解释封号;又或因封号寓 灵应之意,则引用制书解释封号,证明城隍灵应其来有自; 又或证明以城隍理幽,行神道设教之意。不一而足。

②狮城道教

<sup>16</sup> 中国第一历史档案馆编《光绪朝朱批奏折》,中华书局1995年影印本,第30辑,第173-174页。

<sup>17 《</sup>礼部奏遵议各督抚请加各神封号颁给匾额均请毋庸置议折》,《东方杂志》第1卷第11期。

<sup>18</sup> 康熙《安平县志》卷8《艺文志》,康熙二十六年刻本。

<sup>19</sup> 嘉庆《湖北通志》卷95《金石八》,嘉庆九年刻本。

<sup>20</sup> 光绪《大城县志》卷11《金石》,光绪二十三年刻本。

<sup>21</sup> 光绪《常昭合志稿》卷15《坛庙志》,光绪三十年木活字本。

<sup>22</sup> 道光《河曲县志》卷4《艺文》,道光十年刻本。

<sup>23</sup> 光绪《平陆县续志》卷下《艺文》,光绪六年刻本。

<sup>24</sup> 参见韩森《变迁之神南宋时期的民间信仰》,包伟民译,浙江人民出版社1999年版,第76-81页滨岛敦俊《明清江南农村社会与民间信仰》,第83-90页。

<sup>25</sup> 方都秦《城隍庙碑记》,《梅溪文集》卷5,乾隆十五年方汝翼刻本。

<sup>26</sup> 民国《昌乐县续志》卷17《金石志》,1934年铅印本。

<sup>27</sup> 见成化《河南总志》卷15《集文》,成化二十二年刻本

<sup>27</sup> 元成化《八南心心》 613 《宋义》,成化二十二十刻本。 28 例见谢肃《大明锡封潍州城隍记》,《密庵文稿》已卷,《四部丛刊三编》,商务印书馆1936年影印本,第5页道光《临邑县志》卷15《金石志下》,道光十七年刻本。

与封爵诰命不同,并未单独颁发去除城隍封号之诏。洪 武三年六月去封号诏,针对的是岳镇海渎城隍诸神以及历代 忠臣烈士。颁诏的同时, 遣使赍文告祭岳镇海渎。去封号诏 也在各该处镌石。因之,岳镇海渎所在的不同行政层级,其 志书间或收录。但这样的诏书,在城隍庙内很难见到。基于 这样一种事实, 明清乃至民国方志, 很多仅将封诰及其碑文 收录其中。名称虽异,内容则一。

总之,单就与城隍庙相关的布置、陈设及相关记载主要 是方志看,营造了这样一种氛围城隍是有封爵的,也是应该 有封爵的。

#### 三、个案研究

明清时期,有关城隍封爵的说法所在多有,-一老窣. 实无可能。仅就其中较为典型的事例,详加辨析,以便于后

#### (一)东莞城隍受封显佑伯

东莞城隍受封显佑伯之说,较早见于屈大均《广东新 语》。称洪武二年三月朔,明太祖在朝阳殿梦见东莞城隍与 钵盂山土地奏请,将东莞祭祀无祀鬼神由每年一次改为三 次。"乃封东莞城隍显佑伯,仍管城隍司事。赐伯爵仪仗, 暨异锦龙缎一端,印曰东莞县城隍之印。递年三月三日、九 月九日,有司以少牢致祭,别颁敕封钵盂山土地,赐以冠 带。"并下诏,令东莞及天下无祀者,每岁清明日、七月望 日、十月朔日致祭,"敕书今藏庙中"。29 康熙二十八年刊 《东莞县志》则录敕书全文。30 这则说法涉及一年三次祭厉 的由来。其要素有三:其一,祭厉由每年一次改为三次,为 东莞城隍所请; 其二, 城隍受封, 赐伯爵, 号显佑; 其三, 时间为洪武二年三月朔。

这些要素与史实皆不符。首先, 明清祭厉之制, 令天 下府州县岁以三月清明、七月望及十月朔日设坛致祭,始于 洪武三年十二月,而非二年三月;亦非先为一年一次而后改 为三次。31 其次,洪武二年正月大封天下城隍,县封显佑 伯。东莞县城隍何以到三月才受封,而且颇费一番周折!因 此,有关东莞城隍受封的说法应该只是一个传说。值得注意 的是,这则传说将城隍受封时间定为洪武二年三月。这一时 间有可能是洪武诰命复制件上标注的日期。通常情况下, 诰 命落款日期应为洪武二年正月日, 但在刻石时, 有可能出现 极为少见的偏差。32即便与此无关,这一时间的择定,也会 增加传说的真实性。因为,洪武二年确曾封过城隍。所以, 东莞邑志记载上述传说及敕书的同时,在"城隍庙"一项后 记: "明洪武初敕封鉴察司民显祐伯,三年,诏城隍神号止 称某府州县城隍之神。"33

#### (二)固始城隍纪信封忠佑王

固始城隍相传为汉将纪信,洪武中获封忠佑王。嘉靖 《固始县志》引"州志"称,纪信救汉高祖于军围,被获焚 尸, "以此遂封信为县城隍忠佑大王"。<sup>34</sup> 顺治间, 固始 知县包韺主修邑志,有按语明确指出,城隍神为汉将纪信。 "明太祖封忠佑王, 领固始县城隍事"。又在《纪将军城隍 祠记》中说,纪信受封与韩成有关:

明高皇帝与陈友谅会战鄱阳湖急,有韩将军成者,遽如 高皇帝衣冠, 仓卒投水死。敌军闻之, 大欢呼毕贺。高皇帝 因是击之,遂歼之,天下以定。高皇帝初,庙封韩将军高阳 侯, 当功臣第一。异时封将军忠佑王, 庙食兹土。此将军封 爵之始也。35

方濬师(1830-1889)《蕉轩随录》亦载纪信受封忠 佑王事,谓纪信舍身救主,为项羽所烹,千余年间未获封 赐。"明正统三年勅重建纪信庙,追封荥阳侯,谥忠烈,命 有司致祭。"又载录固始县城隍忠佑王庙所藏洪武五年五月 诏敕。方氏质疑道: "英宗正统间去洪武已五十载,岂不知 高皇帝追封诏旨,何以复赠为荥阳侯、谥忠烈夫? 先侯而后 王,可也;既王矣而又赠侯爵,绝无是理。礼臣不应疏忽乃 尔。"36方氏的怀疑有其道理,但他只是认为正统间的封赠 不合常理, 却不曾怀疑洪武封爵的真实性。

纪信为明太祖所封之说,多认为与韩成有关。元至元 二十三年鄱阳大战,相传韩成代主投水而死。其忠其烈,与 纪信何其相似乃尔!因之,朱元璋事后诏封韩成高成侯的同 时, "因汉之未封纪信,乃追封之"。追封的时间,方濬师 说是元至正二十三年,颁敕建庙则在洪武五年。37

韩成死于鄱阳之战不假,但并无代主投水之事。此乃 史家转相误传。前人已有详辨。38 史传记载,明太祖确曾加 封韩成高成郡侯,但于纪信并无封赐。据《明英宗实录》, 正统二年五月,经郑州儒学训导郭明郁奏请,封纪信为荥泽 侯, 谥忠烈。表墓立祠。郭氏奏文有云: 纪信于汉室, 其功 甚巨。"而汉定天下,褒恤之典未闻,史氏之传复缺,至今 泯泯"。39 由是观之,正统间封纪信为侯,并非礼臣疏忽, 实乃前此太祖并未追封。所谓明太祖封纪信忠佑王之说,为 附会之谈。方濬师的议论可从侧面证实此点。他说,对于正 统礼臣之误,前人多未加考证,"惟《姓氏谱》载信立庙 于顺庆, 曰忠祐, 诰词云: '以忠徇国, 代君任患, 实开汉 业。后世知君为重、身为轻,虽糜捐不避者,侯何有焉。' 云云。'忠祐'二字, 却与洪武诏旨合, 而诰词亦未详何人 所作也"

《姓氏谱》,清人李绳远(1633-1708)撰。40 其所 谓"忠祐",实为宋乾道元年镇江府城隍纪信祠赐额,郡丞 陆游有记。41 在宋代典籍如祝穆《方舆胜览》嘉熙己亥自序 中,也记载了立于顺庆据传为纪信家乡的"忠祐庙"并其诰 词。42 因之, 固始城隍封"忠祐王"之事, 乃是借用宋代的 赐额,却将敕封者安在明太祖身上,并敷衍出纪信与韩成之 间的联系。

#### (三)明成祖封莘县城隍显佑伯

山东莘县城隍显佑伯,传为明成祖朱棣所封。正德《莘 县志》详载其事:

6

道

21/May/18 16:51 18-J03889\_52 Taoist Federation.indd 6

<sup>29</sup> 屈大均《广东新语》卷6《神语》"东莞城隍",中华书局1985年点校本,第215-216页。

<sup>30</sup> 康熙《东莞县志》卷9《秩祀一》,东莞市人民政府办公室1994年校订影印本,第270b-271a页。

<sup>31 《</sup>明太祖实录》卷59, 洪武三年十二月戊辰, 第1155—1156页。

<sup>32</sup> 即如濬县"城隍庙诏封碑"署"大明洪武元年三月",见《浚县金石录》卷下,嘉庆六年刻本。

<sup>33</sup> 康熙《东莞县志》卷9《秩祀一》,第259a页。

<sup>34</sup> 嘉靖《固始县志》卷3《建置志·坛祠》,《天一阁藏明代方志选刊》,上海古籍书店1981年版,第3册。按所谓"州志"不详。固始时隶光州。万历初年,光州知州陈烨 称,就其所见,州志旧有弘治末年知州张辉修本,及固始人葛臣所纂志略。顺治《光州志》序,《日本藏中国罕见地方志丛刊》,书目文献出版社1992年影印本,第26册 两书今皆不传。葛臣即嘉靖《固始县志》著者。

<sup>35</sup> 顺治《固始县志》卷3《建置》、卷10《艺文》,《日本藏中国罕见地方志丛刊》,北京图书馆出版社2003年版,第51册,第46、217页。 36 方濬师《蕉轩随录》卷5"洪武追封纪信为王",中华书局1995年点校本,第200—201页。 37 方濬师《蕉轩随录》卷5"洪武追封纪信为王",第201页。

**城** 38 详见钱谦益《牧斋初学集》卷102《太祖实录辨证二》,上海古籍出版社1985年点校本,第2114—2115页。

<sup>39 《</sup>明英宗实录》卷30,正统二年五月壬子,第604—605页。

<sup>40</sup> 该书未见, 相关情况参《四库全书总目》卷139《子部·类书类存目三》, 中华书局1965年影印本, 第1178页《万姓统谱》卷74, 《中华谱牒集成》, 巴蜀书社1985年影印

教 41 《宋会要辑稿》礼二十之十九,中华书局1957年影印本,第774页至顺《镇江志》卷8《神庙》,《宋元方志丛刊》,中华书局1990年影印本,第3册。

<sup>42</sup> 祝穆撰, 祝洙增订《方舆胜览》卷63《顺庆府》, 中华书局2003年点校本, 第1104—1105页。

尝闻邑人相传, 昔我太宗文皇帝肃靖祸乱, 道经博聊关(原注:即今东昌), 时平都司镇守关, 与帝抗敌。帝之兵屡被其挫。夜梦复与奋战, 又败。急。忽见一长须大汉自西南骑白马, 持大刀, 声言救驾, 即将平都司马用刀斫倒, 帝得脱难。问其姓氏, 曰:臣莘县城隍。既觉,帝深疑之。至旦, 复与平都司战, 其始末果如梦中。事后, 特加封焉。43

文后小注: "旧志有诗,今录'杂咏'类。"该志《艺文志》"杂咏"确有《题古庙灵异》诗四首,为成化间教谕李璞等四人所作。其中"阴兵飒飒翊真王""圣代只今封显佑"云云,正是称颂莘县城隍阴翊"真王"成祖,获封显佑之事。44表明至迟至成化年间,已有类似说法。

莘县城隍很有名气。明中叶以来,多种史籍均载录其事。较早的如黄佐《革除遗事》"平安"条,记平安骁勇善战,曾经操长枪驰马追赶朱棣,不料紧要关头马失前蹄,让朱棣走脱。对于此事,黄佐补充道:

是战也,安操长枪驰马追燕王,几及之,会马蹶,乃弗克前。安叹曰"真命天子也"先是,王夜梦与安战,败。有一男子,丰貌美髯,乘白马持大刀自西北来,声言救驾,即顾安马,应声而倒,王得脱难。问其姓名,对曰"臣莘县城隍神也。"既觉,王喜。及与安战,始末一如梦焉。我成祖天命在躬,百神呵护,此理宜有。45

其后,莘县城隍救朱棣之事,史籍多有述及,唯其地点有所不同。黄佐未指明事发何处,陈建《皇明通纪》则在建文四年三月淝河之战后,引述了《革除遗事》。46至万历四十八年沈国元订补《皇明通纪》成《皇明从信录》,则将此事置于建文四年四月小河(睢河)之战。47

平安是否有追赶朱棣马失前蹄之事,不得而知。根据史载,平安是靖难之役中最让朱棣头疼的南将之一,数次将朱棣击败。而朱棣常身先士卒,与南军对决,数次身陷险境,其中,就有如《奉天靖难记》所载的一幕:淝河之战,平安部将火耳灰,"持稍直趋上(指朱棣)前,相距十余步",幸好火耳灰坐骑中箭,朱棣才躲过一劫。48 明代中后期,随着私家修史的盛行,建文朝旧事被重新提起。有关朱棣的类似遇险被大肆渲染,并成为"平安传"的主要内容。只是事发地与马蹶情形有所不同。比如事发地,即有小河、南京金川门与徐州之异。至于平安何以马蹶,祝允明《野记》亦将其归为天助,陆粲《庚巳编》则具化为"黑龙"显圣。49

就目前掌握的资料看,莘县城隍救驾之说,应该先在莘县本地出现。明中叶以来私撰史书盛行时,被黄佐、陈建等人相继采用,而后转相抄录,流传开来。莘县地方选择东昌为事发地,可能因为东昌是诸多重要战场中离莘县最近的一处,而且,莘县隶属东昌府。所以,莘县城隍救驾,是自"西南"来。但史家将其事置于灵璧一带,故而,史籍中莘县城隍"自西北来"或"自西来"。

除莘县城隍外,藁城、灵璧也有当地城隍佑护朱棣之说。嘉靖《藁城县志》说,本县城隍爵封显佑伯,"相传

永乐初藁城大战,助阵有功,故名"。50 具体情况不得而知。灵璧城隍之事,则与莘县城隍雷同。其说产生于万历年以前。51 康熙《灵璧县志》有更为完整的叙述,称灵璧城隍在齐眉山救助朱棣,获封"忠佑侯"(一说"灵应侯"),"秩比州城隍"。同时注明,"事详《通纪》及《从信录》分注"。52 由此可知,灵璧城隍受封一说,实由《皇明通纪》等有关莘县城隍的记载,改头换面而来。

可见,莘县城隍救助朱棣之说,只是明中叶以来各地流传的平安战朱棣故事中较有影响的一种。此类故事的流行,有其特定背景。朱棣登基后,为塑造其政治合法性,编造出一些神灵护佑的政治神话。作为靖难之役的胜利者,朱棣无疑便是"真命天子",遇到危难,自然会有莘县城隍之类神灵相助,逢凶化吉。可是,若永乐年间即有所谓城隍显灵之事,当时文献何以未有记载?何以没有围绕朱棣从平安枪下逃脱,制造神话?尤其是,明中叶以来,史家在认真记述此事时,只是铺陈相关情节,并未像莘县当地流传的那样,注明莘县城隍受封。这就表明,莘县城隍受封一说,只是莘县地方人士的创造罢了。

#### (四)崇明城隍受封威灵侯

崇明城隍受封护国威灵侯一说,始见于季德甫《敕封崇明县城隍护国威灵侯神庙记》:

国朝厘正祀典、神号,凡城隍神之庙祀于天下府州县者,皆以某州某县称。而崇明县城隍号封护国威灵侯者,以正德壬申岁七月,北土流贼刘七、庞文宣等众数百艘,由通州直指崇明,将据为假息计,半渡而卒风歼之于海。神著显灵,封锡因之。迄今神御冠盖仪状,一如其封秩,乃特典也。53

记文作于万历十年。二十余年后,县令张世臣重修邑志,在记述此事时,加入两个细节一是,刘七船队被摧毁的次日凌晨,人们通过"神舟悬庙栋者,底咸濡湿",知道是城隍显圣。二是城隍神进入武宗皇帝的梦境,将此事禀明皇帝,"因敕封护国威灵侯"。<sup>54</sup> 对于以上记载,现今学者多作为史实,并将其作为明代城隍祭祀政策出现转变之征,认为明初太祖不加封号之制,至此已破。<sup>55</sup>

有关刘七兵败狼山之事,各家说法虽有不同,但都记载了一次罕见的飓风,将刘七船队摧毁殆尽,成为官军将其消灭之关键。即如正德《崇明县志》所述:"正德八年(引者按:应为七年),大寇刘七浮江而下,至狼山,是时风雨大作,潮汛汹涌,崇明民受其灾,然刘贼亦因以灭。"56 对神奇飓风之所由来,各方出于不同意图,给出了截然不同的解释。除崇明城隍显灵之说外,在与通州隔江相望的常熟,有人认为,应归功于土神周孝子。57 参与进剿的官员张缙则上言,此乃"江海效灵"。在其建议下,朝廷于狼山立江海神庙,岁致祭。58 可见,崇明城隍显灵之说,只是有关传说中的一种,而真正得到朝廷认可的,乃是江海神。

②狮城道教

<sup>43</sup> 正德《莘县志》卷6《杂志》,《天一阁藏明代方志选刊》,第44册。按,天一阁藏本为正德原刻、嘉靖二十七年增刻本,世所仅见。嘉靖十二年刊《山东通志》卷40《杂 志》"灵庙护兵"条,述莘县城隍救朱棣获封之事,注明引自莘县志。《天一阁藏明代方志选刊续编》,第52册则今日所见正德《莘县志》所载城隍灵应故事,为正德间原刻者。

<sup>&</sup>lt;sup>(本)</sup> 44 正德《莘县志》卷10《艺文志》。

<sup>45《</sup>革除遺事四》,邓士龙辑《国朝典故》卷23,北京大学出版社1993年点校本,第392—393页。标点略有不同。按,书中未标注《革除遺事》作者姓氏。此据陈建《皇明通纪》嘉靖三十四年自序,中华书局2008年点校本,第367、13页。

<sup>46</sup> 陈建《皇明通纪》, 第366—367页。

<sup>47 《</sup>皇明从信录》卷12,《续修四库全书》,上海古籍出版社2002年影印本,第355册。

<sup>48</sup> 佚名《奉天靖难记四》成书于永乐年间,邓士龙辑《国朝典故》卷14,第265页。

<sup>49</sup> 分见王鏊《震泽纪闻》卷上"平保儿",《续修四库全书》,第1167册陆粲《庚巳编》卷1"平保儿",中华书局1987年点校本,第2页祝允明《野记二》,邓士龙辑《国朝典故》卷32,第11页。

<sup>50</sup> 嘉靖《藁城县志》卷3《群祀志》,1934年铅印本。

<sup>51</sup> 见吴振缨《重修城隍庙记》万历间,康熙《灵璧县志》卷8《艺文》,康熙年间抄本,中国国家图书馆藏。

<sup>52</sup> 康熙《灵璧县志》之《外纪》、卷1《方舆志》。

<sup>53</sup> 万历《崇明县志》卷10《艺文志》,万历三十二年刻本。

<sup>54</sup> 万历《崇明县志》卷4《庙祠》。

<sup>55</sup> 巫仁恕《节庆、信仰与抗争——明清城隍信仰与城市群众的集体抗议行为》,《"中研院"近代史研究所集刊》第34期,2000年12月。

<sup>56</sup> 正德《崇明县志》卷10《杂志·寇警》, 明正德间刊本

<sup>57</sup> 常熟人陈寰《修周孝子祠碑》嘉靖十八年如是说。文见《海虞文征》卷6,光绪三十一年鸿文书局石印本。

<sup>58 《</sup>明武宗实录》卷98, 正德八年三月癸未。

就崇明城隍显灵本身而论, 祂在武宗梦中自陈其功, 因而得封。且看此事是如何被提出的。季德甫记述道: 万 历七年, 即知县何懋官上任次年, 数月不雨, 何知县为文 祷于城隍, 立时澍沛沾足。乃牲祭城隍以答灵贶。邑中耆 耋趁此上言, 提起隍神显灵受封往事, 表达出遗憾之意:

"今邑徙庙改,神牌之续置者,书其封秩,而邑志且遗之, 非朝廷昭锡神功意。于吾民不能无憾。"何知县乃顺应民 志,"命易其牌,署如封典"。

从城隍显灵到季德甫为文以记其事,其间两修邑志,一次是正德十六年,<sup>59</sup> 一次在嘉靖四十年。正德志记事至正德十五年末,距十六年三月丙寅正德皇帝亡故,仅三个多月。不管崇明城隍是否恰在其间受封,正德志对此毫无记载。嘉靖志久佚,内容不详。其刊刻至万历八年仅十余年,当不至佚失,崇明人士所称未载邑神受封之邑志,当包括该志。

关于邑徙庙改、牌位未书封秩的问题,要从崇明县城的数次迁徙说起。崇明岛由沙积而成,沙陆坍涨无常,致县城多次迁徙。崇明城隍显灵时,县城在姚刘沙之秦家符。嘉靖八年城坍,徙三沙之马家浜。二十九年再徙平洋沙。邑治由秦家符迁马家浜,仅二十年即再徙。在此短暂时间里,城隍庙是否重建,不得而知,据季德甫称,在平洋沙城隍庙修建以前,"庙火于旧城无遗"。也就是说,不管庙中牌位是否曾书有封秩,都无从查证了。

由此可见,对于所谓崇明城隍受封,在半个多世纪中, 邑志无载,庙中神牌不书封秩,这是十分奇怪的事情。不 过,将其归咎于"掌故者之疏,庙史不谙体式之误"<sup>60</sup>,因 而更换上书写爵位的神牌时,一切又是合乎情理的。

#### 四、旧爵新封及其叙述

康熙《安溪县志》记述城隍庙,有按语云:

洪武元年封天下城隍,府威灵公,县显佑伯。三年,诏革封号,第称城隍之神。县僻一隅,吏不虔奉诏书,称显佑伯、像衣黄如故,至今仍之。而民间言,永乐时神有功于朝,诏封为伯。齐东之语也。<sup>61</sup>

按语作者显然熟悉明清城隍祭祀制度,知道本邑城隍之称"显佑伯",且被装扮为王侯样子,与洪武初年封赐有关,是地方人士未执行洪武三年诏令的结果。同时,他指出民间流传一种说法,说城隍封伯爵,是永乐时显灵有功被封的。民间所称之伯爵,不知是否即"显佑伯",按照上引讨语的叙述看,应该如此。作者指出,这是"齐东之语"。很显然,作者认为民间不清楚邑神称伯的真正来历,才有这是然,作者认为民间不清楚邑神称伯的真正来历,才有这是被武士洪武三年后,当民众继续沿用洪武旧封,与隍释和其贯的时候,人们就有必要解释其封爵的时候,人们就有必要解释其封爵的时候,人们就有必要解释其时,是当时,并且引按语作者那样熟悉洪武旧制,很可断,当时,并不是。

本部分将考察,是哪些人,用什么方法,"创造出"了城隍封爵叙述。

#### (一) 封爵名号

明清时期所谓城隍封爵,以沿用旧封者居多。纪信所

谓"忠佑王"的封号,即沿用了明代以前旧称。转相借用的情形也十分常见。苏州府城隍据称宋时封忠安王,常熟社稷城隍庙也称忠安王,邓琳《虞乡志略》认为,这是"以苏州府城隍神之封爵而附会于此矣"。<sup>62</sup>

沿用洪武二年旧封者更为普遍,如莘县城隍受封显佑伯,此类事例,不胜枚举。还有一些封爵,比如灵应侯、灵应伯、灵佑伯之类,看似新封,实则"灵应"与"灵佑"、"显应"与"显佑"等读音相近,而且很多人恐怕并不清楚洪武封号,所以会把"灵佑"说成"灵应",把"显佑"说成"显应"等。又或以显佑为"英灵"、为"灵佑"、为"显灵",不能悉记。

将公侯伯爵封号都称作"显佑"的说法,也很常见。明人祝允明《野记》洪武二年大封天下城隍,"府为公,州为侯,县为伯,皆号显佑"。又记府城隍制词称:"睠此府郡,灵祗所司,宜封曰'鉴察司民城隍显佑公'"。<sup>63</sup> 清代志书多有称府州县城隍分别封以公侯伯爵,皆以"显佑"为号,似与此有关。

将公侯伯爵号搞混的情形,也所在多有。或以省封公、府封侯、州县封伯;或以直隶封公爵,省会、府、州封侯爵,县封伯爵。甚至于,有将封号和爵号都搞错的。嘉靖年间,望都县人张舜元《重修城隍庙记并颂》即称,本县城隍称"显应侯",即洪武初年所封者。<sup>64</sup>以县城隍而称侯爵甚至公爵,是明清时期的常见现象,人们有意抬高城隍封爵以彰其威灵。当然,像崇明一类县份,在洪武初年大封城隍时尚为州地,因而相沿称侯,与前述情形有所不同。

此外,道教张天师的敕封,也创造了一些与前代不同的封爵,但这些都较易辨析。不容易考证的来自一些极为简要的叙述。比如光绪《乾州志稿》记城隍庙,"神称辅德侯"。虽然关中地区以纪信为城隍较为盛行,且宋以来即有纪信封辅德王之说。但不能据此断定乾州城隍辅德侯之称与纪信有关。况且,该志《别录》又载刘志芬《城隍说》,称州城隍相传为褚遂良。65 其他像安徽怀远县城隍神封"忠祐侯",广东都城隍称"忠祐王",66 其因难以确知。嵩县城隍称"显忠王",即乾隆《嵩县志》撰者也表示不解"嵩旧为州,洪武时改县,城隍封爵应在侯伯之列,本邑沿称显忠王,未详所自。"67 即便如此,笔者仍然认为,除个别情况外,绝大多数的封爵名号,都不是凭空捏造,它们或沿用旧封(包括误用),或借用他处,或者出自道教系统。

#### (二)获封途径

有关城隍封爵叙述中,敕封是如何实现的?光绪《重修皋兰县志》称,邑城隍相传为纪信,称忠烈侯,"盖皆滥觞于宋元及明,然明初虽加封号,旋即去之。近时乃易侯而公,且称为敕封,则诬神甚矣"。注云:"耆旧言,忠烈公之爵,嘉庆初,庙董方、窦二姓所加,当时有'方天子''窦玉皇'之谣。"<sup>68</sup> "忠烈"是明正统年间封赐纪信的谥号,在这里被当成封号,而后又由庙董易侯为公。人们认为,庙董做了人间天子、天上玉皇才能做的事,所以被称为"天子"、"玉皇"。这种城隍庙相关人员私加城隍封爵的行为,应当是很常见的。不过,通常情况下,最有权威的敕封途径,则是经由圣俗两界帝王。俗界是皇帝,圣界是天帝即玉皇大帝。

8

道

18-J03889\_52 Taoist Federation.indd 8 21/May/18 16:51

<sup>59</sup> 张传勇《北平图书馆旧藏正德〈崇明县重修志〉成书年代小考》,《中国地方志》2010年第6期。

<sup>60</sup> 季德甫《敕封崇明县城隍护国威灵侯神庙记》,万历《崇明县志》卷10《艺文志》。

<sup>61</sup> 康熙《安溪县志》卷2《奠方》,康熙十二年刻本。

<sup>62</sup> 洪武《苏州府志》卷15《祠祀》,台北成文出版社1983年影印本。邓琳《虞乡志略》卷3《祀典》,中国国家图书馆藏抄本。

<sup>63</sup> 祝允明《野记一》,邓士龙辑《国朝典故》卷31,第27页。

<sup>64</sup>光绪《望都县新志》卷8《艺文志》,光绪三十年刻本。

<sup>65</sup> 光绪《乾州志稿》卷7《祠祀志》、别录卷2《文录》,光绪十年刻本。

<sup>66</sup> 分见嘉庆《怀远县志》卷4《祠祭志》,嘉庆二十四年刊本宣统《番禺县续志》卷5《建置三》,1931年重印本。

**教** 67 乾隆《嵩县志》卷17《祀典》,乾隆三十二年刊本。

<sup>68</sup> 光绪《重修皋兰县志》卷16《祀典》,1917年石印本。

城隍神至迟自五代即已进入道教神仙体系,是道士惩恶驱魔的得力助手。明清时期,城隍神的认定、更代,原则上需经由张天师。天师是教统的代表,具有封神的能力和权力,自然可以向玉帝奏请,给予城隍封爵。江浙方志多有载录。

世俗的敕封通常与朝廷的权力联系在一起。但是,如何在城隍与朝廷尤其是帝王之间建立联系?至少在名义上,需要一定的程序。在明代,上至地方府州县官,下至吏目、乡耆,都可上请。登州知府可以申请,绍兴士民也可以上请。在清代,请封有一套严格的程序。首先由乡耆提出,经县州府逐级上报督抚,督抚具折上请。虽然这种上请的案例非常之多,但迄今尚未发现获准封爵之例。就清代所见案例看,朝廷只是颁额、赐号,未予赐爵。但是,所赐之号到了地方之后,却往往变成地方社会封爵叙述的一部分。

通常的情形是,以封号累加于旧有封爵之前。咸丰十一年,直隶总督文煜以通州城隍显应,奏请勅加封号。据光绪《清会典事例》所载,"敕封直隶通州显应城隍之神"。<sup>69</sup> 但光绪《通州志》记载为:"晋加显应灵佑侯封号,于咸丰十一年奉旨。光绪三年颁领'敕封显应灵佑侯通州城隍之印'。"<sup>70</sup> 另一种情形,则是按照洪武封爵原则,在封号之后加上与其行政级别相应的爵号。如光绪十一年敕加澎湖厅(雍正五年设)城隍封号为"灵应",但地方文献却是记为"加封号为灵应侯"。<sup>71</sup> 这种情况多半是因为该地设治较晚,城隍不曾在洪武中受封,也就没有可资利用的旧封。

通过正常渠道为城隍奏请封爵,需要说明理由,除去神灵自身的灵验外,我们看到,在明代,主要是援引洪武二年定制。登州知府为本府城隍请封公爵即属此类。这当然是奏请者不清楚礼制使然。在清代,这种情形同样存在。英翰等请加封颍州府城隍,就认为本朝沿明旧制,城隍当有其他地方事例者,署湖南巡抚潘铎即援引咸丰二年广西巡抚奏请敕加广福王封号之例,作为请封依据。72 光绪十一年,台湾巡抚刘铭传为澎湖城隍神请封,他引述属下结出的一项理由"他邑城隍各威灵公、显佑伯等尊号,胥荷岩出的一项理由"他邑城隍各威灵公、显佑伯等尊号,所未提出的一项理由"他邑城隍及爽频现,也应敕加以答灵贶。73 但二者所申请的是封号,并未确指为野恒。不过,从封号到了地方变成封爵的一部分来看,又以重示他们的请封是以城隍本有封爵为前提的。即便如此,广福王并非城隍,而所谓"他邑"城隍可能确有公侯之称,但奏文并未举出敕封实例。

所以,不论明代还是清代,官民上请,都没有可靠的制度依据,成案可循。绝大多数的情形,只是铺陈神灵的灵验,几乎没有援引其他地方城隍受封之例。事实上,在无制度可稽的情况下,如果有成案可以援引,无疑会增加成功的可能性,但是,为什么很多地方流传朝廷封爵的叙述,却都没有被援引?是因为城隍神具有地方性,则朝廷封爵别处可以不知道?抑或在他人看来,根本就是不可信的?还是像季德甫声称的那样,崇明城隍受封"乃特典也"——我当然不必援引别人,别人也应援引我?

经由城隍自请或皇帝直接敕封,也是明清时期城隍封爵叙述中重要的封爵途径。通常,城隍有功于民,而后通过不同方式在皇帝面前现身,自陈其功,受到敕封。或者救助了皇帝本人,皇帝下令敕封。从叙述文本形成时代看,主要集中在明代中后期。也有一部分始见于清前期。考虑到更早文献的缺失,后者中绝大多数应该是延续了前代的记载。这是符合城隍封爵叙述的历史实际的。就大多数情况而言,如果在洪武三年六月后可能会产生某种封爵叙述,明代延续二百余年的历史与文化,总能给以适当的机缘和素材。产生于明代

的封爵叙述,在清代依然是一地城隍信仰的重要组成部分。

产生于清代的封爵叙述的确少见,笔者见到的例子是, 咸丰《安顺府志》记载,乾隆五十七年,府城隍在京显应, 封护国威灵侯。相对来说,清代文献中,这样的事例较少。 敕封叙述更多的是依托正常途径。

#### (三)封爵叙述

概括有关封爵叙述,其所描述的时期,主要集中在明代洪武初年、朱棣靖难之役及北征、正德皇帝、嘉靖皇帝时期。上述叙述,呈现出明显的类型化特征:

首先,叙述的方式具有"可信性"的特点。记述中的人物是历史上实有的,城隍显灵的背景也是历史上实有之事。即使无明确的历史依据,也符合人物的性格与时代背景。时代多为多事之秋,对于有求必应的城隍而言,为其显灵创造了条件。比如,文献所载,朱元璋在与群雄鏖战过程中,屡有神明相助之事。如下文所见,宁国城隍即帮助过朱奇性,能够进入皇帝梦境,自陈其功或者显灵于千里之外,性,能够进入皇帝梦境,自陈其功或者显灵于千里之外,性,能够进入皇帝梦境,自陈其功或者显灵于千里之外,性,能够进入皇帝梦境,自陈其功或者显灵于千里之外,性,能够进入皇帝梦境,自陈其功或者显灵于千里之外,性,能够进入皇帝梦境,自陈其功或者显灵于千里之外,性,能够进入皇帝梦境,自陈其功或者显灵于千里之外,是实明城隍通过庙内湿漉漉的神舟,告诉人们刘七等人及时,以及塑像之类所谓封爵实物,在叙述中得到强调。或以此为起点,或最终落脚于此。最终是在说明城隍神为何有爵位。

这些所谓敕封都是单个进行的,有些还强调自己的特殊性、唯一性,但又为何具有如此相同的叙述方式?不同的城隍神为何大多具有相同的封爵,而且大都是前代旧封?凡此种种,表明封爵叙述在本质上是一种解释性的传说。这种传说,以具有"可信性"的证物或遗迹为中心,对其来历进行解释。这正是笔者所强调的。很多人不清楚洪武城隍祭祀制度的内容,但城隍的封爵标志物却无处不在,按照人们惯常的思维,通常就会认为是朝廷封的,于是,围绕封爵就有可能产生一个或几个说法出来,解释是谁封的,因何而封。此点在康熙《安溪县志》的议论中,较为真切地体现出来。

一些地方有关明太祖洪武初年封爵的叙述,尤其能够说明人们的上述心理。明太祖大封天下城隍,府州县一体受封,对某一城隍,本无特别用意,但在一些地方性叙述中,却把普遍受封说成"因事"受封。东莞城隍洪武二年受封。佑伯,在当地的叙述中是因进言受封。宁国城隍受封。74 表现出的心理是,城隍有封爵,绝非毫无缘故,是因为有功可被加封的。既然如此,当面对一个与本地城隍相关的有封爵为洪武二年所封,很可能会创作出上述的一套"洪武封爵为洪武二年所封,很可能会创作出上述的一套"洪武封爵再叙述";但当他认为不是洪武二年所封的时候,就可能创作出另一种说法,如果叙述中的封爵与洪武二年封即无关,即使相关叙述只是只言片语,也会给我们的辨析增加难度。

所以,就绝大多数封爵叙述而言,在很大程度上,只是 对过去封爵的一种"重温"。

#### (四)士大夫与城隍封爵

明清时期有关城隍封爵的记述,主要来自方志。明清时期,方志的编纂者大致由三部分组成:主修其事的地方长官,儒学教官与生员,地方名士和官宦。可以统称为士大夫。他们是否参与了城隍封爵的叙述?

②狮城道教

<sup>69</sup> 光绪《清会典事例》卷444《礼部·群祀》,第6册。

<sup>70</sup> 光绪《通州志》卷2《建置》, 光绪九年刻本。

<sup>71</sup> 光绪《清会典事例》卷444《礼部・群祀》,第6册光绪《甲午新修台湾澎湖志》卷11《旧事》,扬州古旧书店1959年油印本。

<sup>72</sup> 光绪《善化县志》卷14《秩祀》。按广福王据传是刘蜀武将武当的封号, 北宋时所封。见嘉庆《广西通志》卷142《建置略》, 同治四年重修本。

<sup>73 《</sup>奏为澎湖城隍神灵昭著请旨封号赐匾事》,光绪十一年十二月初九日,光绪朝录副奏折03—5543—003。

<sup>74</sup> 嘉靖《宁国县志》卷4《艺文类》,《天一阁藏明代方志选刊续编》,第36册,第936页。

这些人虽然是读书之人,但不见得清楚城隍祭祀制度。 此点已见前文。当他们纂修志书,记述城隍祀典时,难免会 不全面,产生误差。这种情形在方志中屡见不鲜。

封爵是一地城隍的荣誉,也是地方的荣耀,这种带有普遍性的心理倾向,很可能影响了方志作者的撰述,使他们对城隍封爵的历史情有独钟。或者,方志作者很可能对明初城隍祭祀定制只知其一,不知其二。因此只是说受封爵位,却不言及去除。还有一种情况,他们可能清楚洪武三年之制,但他们或许认为,这一制度并非一成不变,后世可以重新敕封。一些方志的记述,正体现了这种观念,即如顺治《项城县志》记城隍庙,称"洪武初封监察司民显祐伯,六年正诸神封号","后封灵应侯"。75

尽管如此,我们还是要问,方志的记述是否具有选择性?或者说,对与城隍封爵相关的事象,是否都应载及?崇明县城隍据传在正德间受封,但到万历时才载于邑志,有邑人就此批评前志不当失载。类似事例很多。或许可以据此认为,这正是封爵叙述不实之证。前志修纂时尚未有此说法,怎能写入邑志!可是,我们怎么能确知,修志时一定会将与城隍相关的事象都要写入?焉知修志者知道此事但不屑于记载?或者记与不记,根本就是带有随意性的?

虽然,就大多数的情况,士大夫认为城隍应有封爵,他们也倾向于相信洪武二年之后仍然存在封爵。但地方志书关于本地城隍封爵的叙述,也不是没有怀疑、批评的。前引康熙《安溪县志》称民间有关城隍封爵的说法为"齐东之语",就很典型。类似的例子是光绪《重修皋兰县志》称城隍纪信被庙董"敕封"为公,是"诬神"之举。

上面说的方志著者,有的清楚明初洪武旧制,知道不应该有封爵,但也可能存在这样的情形:认为可以有封爵,但有些说法不对。如果有这样的观念,就有可能对于前志所载城隍封爵一事不予理会。如此,就可能存在这样的情况:一种封爵叙述产生后,方志作者认为鄙俚不堪,未予记载,等到后来修志时,才被收录。这种情况在理论上应该存在,但为什么差不多所有的封爵记述,都会出现这样的问题?这也许正是封爵叙述在创作上的滞后性所无法克服的。

对于上述"疏漏",其后的修志者如能注意到,大多 会做出适当处理。正德《莘县志》卷七《艺文志》有一篇 《封莘县城隍诰》,乃洪武二年正月封县城隍制书。这样的 编排,是缺少策略的,容易使人产生疑问:书中记载明成祖 敕封城隍,为何只是登载洪武年的封诰?成祖的封诰何在? 至康熙五十六年刊《莘县志》,这种情况出现了微妙的变 化。正德志所载城隍灵应事迹被收入"艺文志",题《莘城 隍灵异记》。"艺文志"还收录《明封莘县城隍诰》,即洪 武二年制诰,但文末系年"洪武二年正月日"已不见踪迹。 至光绪间修《莘县志》,其"艺文志"同样收录一篇《莘城隍 灵异记》,与前志不同,此文是以康熙志《莘城隍灵异记》 与《明封莘县城隍诰》拼接而成,前篇之末加"事后特加封 焉",后篇之首加"制曰"。76 这样一来,莘县城隍救驾之 说就与封诰联系起来,大大增加了这一叙述的可信性。但这 好像并非撰修者有意为之。康熙五十六年修志时,正德《莘 县志》可能已不为邑人所知。因此,知县刘萧在序文中称, 莘县有志,始于明季孙愈贤。77 光绪志则依据康熙志纂修而 成,没有迹象显示,修志者见到过正德志。因此,对于在康 熙时已无洪武系年、却在标题前标注时代为"明"的城隍制 诰,以及载有莘县城隍受成祖敕封的《莘县城隍灵异记》, 光绪志的编修者,很可能想当然地将二者联系起来,认为制 诰实因城隍救驾所颁, 所以将二文合一。

如果说莘县志书的作者是无意为之,康熙《磁州志》有关城隍封爵的记述是否有主观故意则更难判断。万历《磁州志》载"(城隍)神由来无封号,嘉靖四十年,省祭王瑶比例奏请封为灵祐侯",但所录《磁州重修城隍庙奉安额记》,并未提及王瑶奏请之事,反倒说磁州城隍在明初封灵祐侯。王瑶等人所做的仅是"题额安主",即庙额、神主皆题"灵祐侯"爵位。<sup>78</sup>从康熙三十三年刊《磁州志》始,相关叙述改为:"明洪武三年诏郡县城隍神加以封号非宜,其改正,止称某府某县城隍之神。至嘉靖四十五年州省祭官王瑶以神显应,奏请封为灵祐侯。"<sup>79</sup>而《磁州重修城隍庙奉安额记》也就此不见踪迹。

不过,我们应该记得,在城隍封爵叙述中,时常出现所谓"诏书"。我们可以将诏书的出现理解为,崇奉者通常认定,既然是"敕封",应该是有诏书的。在不见"原本"的情况下,"弥补"一个出来,不管是以卷轴还是以碑铭的形式,都能表达崇奉之意。当然也会成为支撑崇奉者观念中城隍封爵的最为直接、重要的证据。很显然,诏书的文字,只有那些士大夫们才能写得出,他们正是城隍封爵叙述有意识的"创作者"。可以说,明清时期的士大夫们,有意与无意间参与了城隍封爵叙述的"创造"。

#### 结语

由朝廷敕封神祇,始于六朝,历唐宋而极盛。明太祖 在洪武三年去除封爵,尽管其初衷至今尚有争论,但其影响 深远。

洪武三年诏后,民间社会依然延续着对城隍敕封的渴求,在无法获得封爵的情况下,他们通过各种方式,不断"重温"前代的封爵,进而创造出各种封爵叙述。很多士大夫,也通过撰写碑文、编修地方志等活动,在自觉与不自觉间,参与了城隍封爵叙述的创造。因之,在明清地方志书等载籍中,有关城隍封爵的叙述,不胜枚举,成为这一时期重要的文化现象。

对城隍封爵叙述进行辨析,颇有难度,正如赵与时 《宾退录》记载城隍神名姓、封爵时所感慨的,"皆莫究其 所以也"。就城隍神的性格而言,它与天后、关公诸神不 同,城隍神是一个通称,各地城隍实际是不同的。所以,如 果给予关帝封爵,适用于各地所祀关帝;但若给予甲地城隍 封爵,对乙地城隍而言,几乎是毫不相干的。如果有机会, 数以千百计的乙地城隍可以再行请封。换言之,创造封爵叙 述的机会也将成百上千。这些封爵叙述哪怕只是只言片语, 也足令我们费尽思忖, 无从着手。更令我们感到困扰的是, 前文虽有断言,认为就制度而言,不当有封爵之举。但似不 尽然。对于城隍不应封爵之制,礼臣好像是坚定的维护者, 他们熟悉礼制中的城隍形象,而且有关城隍的定制也了然于 心。但是否封爵,礼臣并不能最终决定。最终决定权在皇 帝。有的皇帝出于某种目的,可能会做出非同一般的决定, 比如嘉靖皇帝, 他就认为城隍是人鬼, 要求将其从神祇坛上 撤下。不过,这好像没有影响到封爵,礼臣李廷机说嘉靖未 曾改动,应当是有根据的。再者,在特殊时期,比如清后期 内外交困的情势下, 朝廷有关城隍的礼制也会有所变通, 这 就难以保证不会出现极其个别的封爵事例。不过,就笔者掌 握的情况看,除了一些封爵叙述因资料不足只能以疑传疑 外,基本可以说,所谓城隍封爵叙述,并非来自朝廷自上而 下的敕封,它是地方人士的一种文化创造。

作者简介: 张传勇, 南开大学中国社会史研究中心暨历史学 院副教授

槭

道

敎

<sup>75</sup> 顺治《项城县志》卷2《建置志》,顺治十六年刻本。

<sup>76</sup> 光绪《莘县志》卷8《艺文志上》,光绪十三年刻本。

<sup>77</sup> 康熙《莘县志》卷前。按,孙愈贤于崇祯间修有莘县志,今已不传。

<sup>78</sup> 万历《重修磁州志》卷4《祀典志》,万历九年刻本。

<sup>79</sup> 康熙《磁州志》卷4《祠祀》,康熙三十三年刻本。

### 刘崇明道长开讲《道教秀生》课程

2017年11月4日-14日,新加坡道教学院荣幸邀请到中国杭州玉皇观刘崇明道长登坛授课,开讲《道教养生》。刘道长师从冯宁汉、吴奇教授学习九宫八卦针法、天星十二穴及针灸黄金分割点治疗等道医绝技。

此次,针对新加坡的国情和居民体质,刘崇明道长精心设计了通俗易懂的课程体系,帮助学员学以致用,从生活习惯着手,改善体质、缓和病痛。本课程分为〈道教文化与养生〉、〈生命的节奏〉、〈能量代谢的通道〉、〈心神篇〉、〈吐纳篇〉、〈脾为生化之源〉、〈神奇的黄金分割点〉、〈答疑及养生杂谈〉八个部分,点面结合、层层推进。本着悬壶济世,对学员负责的态度,刘道长在授课之余,依旧不辞劳苦,为学员诊脉义诊、分析病情,并且,根据义诊情况,及时调整课程内容,告知学员如何应对热带气候所带来的常见疾病。刘道长的学识与医德得到了课程学员的一致好评,大家无比感佩刘道长的济世仁心,感慨道医文化的源远流长与神奇魅力。





讲师简介:刘崇明道长,师从中国道教全真龙门派二十五代高信一道长入道,为道教全真龙门派第二十六代道士;并于2017年2月于武汉长春观受道教天仙大戒,成为天仙戒子。2001年8月攻读于浙江省中医药大学。近十年来完成道医养生讲座近百场的近十年来道医治疗条果,运用道行术,通过水流,或者以来。

### 南洋理工大学中文系 师生**香**访三清宫

2017年10月5日,在许源泰博士的带领下,南洋理工大学(NTU)中文系师生一行二十余人来到新加坡道教学院参观访问。参访本地佛、道宫庙是南洋理工大学中文系的常设实践项目。本次,新加坡道教学院学术主任吉凌博士热情接待了许源泰博士一行。吉凌博士为同学们导览并详细讲解了三清宫的布局、神阶、常设节庆,以及道教学院的课程设置和发展规划,并鼓励南大中文系的同学们多多利用三清道教图书馆的专科藏书,踊跃参加道教相关讲座与课程。



## 三清道教图书馆接收 狮城收藏家陈维邦赠书

2017年11月14日,新加坡大士伯公宫陈维邦先生一行亲赴新加坡道教学院三清道教图书馆,捐赠私人收藏画册——《峥嵘岁月·茂利珍藏》一书。陈维邦先生是狮城著名的收藏家,其藏品涵盖书画、陶瓷、木雕、牙雕、石雕、版画、鼻烟壶等等,琳琅满目、世所罕见。此外,陈先生对于中国红色经典情有独钟,搜集了不少上世纪六七十年代,纪录中国实况的画作与器皿,展现出一段极不寻常的历史。



### 新加坡道教总会丁酉年传度大典在 菲菜芭城隍庙举行



2017年10月1日上午,新加坡道教总会特别邀请江西龙虎山嗣汉天师府法务团奔赴狮城举办"传度大典"。 本次大典恰逢韮菜芭城隍庙百年大庆,由江西省道协副会

长、龙虎山道协副会长兼秘书长曾广亮道长主持,共有134名传度生云集城隍庙参与法会。

到场的百余位传度生覆盖不同的种族与年龄层,充分体现了本地道教和谐平等、济世度人的特色。映衬着韮菜芭城隍庙的满殿祥光,传度生们在祖天师及诸位上圣列尊的见证下,在法坛三大师的接引下,正式入道,成为神圣的道教徒。

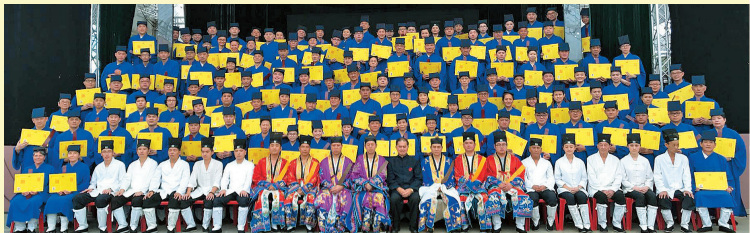
中国江西省鹰潭市龙虎山嗣汉天师府是举世闻名的道教祖庭,也是道教正一派的圣地。世界各地的道教信徒都以获得龙虎山的度牒为荣。2010年,有感于本地道教徒对于传度大典的虔诚向往与远赴中国的舟车劳顿,新加坡道教总会特别邀请龙虎山嗣汉天师府,成立了"中国江西省鹰潭市龙虎山嗣汉天师府驻新加坡

办事处"。自此之后几乎每一年,新加坡道教总会都会携团参加龙虎山嗣汉天师府为海外弟子举行的传度及受箓大典。

今年的传度大典钟鼓齐鸣、仙乐风飘,分为上表、讲经、分发牒文三个主体部分。江西龙虎山嗣汉天师府法务组先后进行了《开坛》、《请水》、《安龙奠土》、《申文发奏》、《启师挂榜》、《参神谒祖》、《传度》、《进表祈福》、诵《度人经》、大师讲经、《圆满谢圣》等科仪。法会如法如仪,隆重庄严,所使用的法器、经文、衣装、度牒等等,均与龙虎山祖庭一般无二。在讲经仪式中,曾广亮道长告诫传度生们:"欲修仙道,先修人道。要清心寡欲,严持正一规戒;同时,奋力向学,传承道教法脉。"传度生们正襟危坐,虚心受教,集体发愿皈依玄门,终生信道、修道、传道、弘道。

法会历时约4小时, 韮菜芭城隍庙的众多信众冒雨前来观摩。大典结束后, 传度生们与龙虎山嗣汉天师府法务团的道长们在庙后广场合影留念。





②狮城道教

# 世界道教界人士云集香港"罗天大醮中华文化展演"





2017年11月22日-30日一连九天,十年一次的道教祈福盛事香港"罗天大醮"在香港坚尼地城城西道海滨区隆重举行。新加坡道教总会陈添来会长带领韮菜芭城隍庙道乐团亲赴香港,参与盛会,与海内外高道大德一起祈求社会和谐、世界和平。

"罗天大醮"是道教斋醮科仪中最隆重的打醮仪式, 其规制最高、格局最大、含义最深、祭期最长、庄严神 圣。其格局寓意在于祭天地万物,以求天人合一、万物和 谐、阴阳调和。目的有四:一护国佑民、二延寿度亡、三 消灾禳祸、四祈福谢恩。





11月22日,在本次罗天大醮开幕典礼上,香港特区 政府民政事务局局长刘江华先生致辞表示,道教起源于中 国,与中华文化密不可分。"罗天大醮"通过展示道教传 统的祭祀仪式,加深了世界民众对中国本土宗教道教文化 的认识。

在当日的启坛大典上,约一千二百名来自香港本地及世界各地的经生、道长,身着精致典雅、色彩斑斓的道袍,列队进行了"祭天、三上表"仪式,向上苍祈求世界和平、风调雨顺,场面庄严盛大、大气磅礴。据悉,香港道教联合会特别制作了长达5米的米龙,放置在祭台旁边,以辅助祈福。米龙由白米手工堆砌而成,龙身装饰有金、银二色钱币以作龙鳞,闪闪生辉、威风凛凛。此外,"罗天大醮"附设的中华文化展演板块,亦准备了扎作工作坊、古书和昆明刺绣展示、神像雕刻工艺示范及贴金箔工作坊、战争与和平图画展、福州泉州提线木偶表演等,为与会嘉宾、民众奉上了一道道底蕴深厚的道教文化盛宴。

据悉,香港曾于2007年11月举办同等规模的罗天大醮,近代以来规模较大的罗天大醮举办地还有: 1993年9月北京白云观、1998年11月台湾指南宫、2001年5月山西绵山大罗宫、2008年10月湖南怀化玉皇宫、2011年3月武汉长春观、2012年9月崆峒山太和宫、2012年10月16日至26日湖北武当山。

②狮城道教



### 安溪城隍传万里

韮菜芭城隍庙奉祀的清溪显佑伯主分灵自福建省安溪 县城隍庙。安溪地处福建省南部,峰峦竞秀、美名远播, 与新加坡华人渊源深厚。该地历史悠久, 古称清溪, 设县 于后周显德二年(公元955年)。第一代安溪人多由河南 固始辗转入闽再抵安溪。这一时期, 兴盛于中原地区的城 隍信仰文化也跟随着这些先民在闽南大地落地生根。安溪 设县后的第二年, 先民们戮力同心兴建起城隍庙, 由此足 可见城隍神在当时百姓心目中的紧要地位。

事实上,清溪显佑伯主不仅是安溪县的保护神,也护 佑着南安、晋江、同安、惠安等闽南邻县。一千多年来, 福建省南部世代流传着赞颂城隍神威的传说故事,彰显出 清溪显佑伯主的神通广大与赫赫神威,此处且列出几则供 读者参考。

#### 1、《安溪城隍穿龙袍》:

各地城隍多着红袍,而唯有安溪城隍穿着龙袍,此则 故事旨在解释安溪城隍的特殊性。据传,北宋仁宗年间, 太后顽疾难愈,太医束手无策。仁宗为表孝心,广贴黄 榜,招募名医。清水祖师陈普足揭榜上京,路遇安溪城 隍与罗内境主,三人约定一同入京。到皇宫后,仁宗得知 安溪城隍与罗内境主因衣衫褴褛不便现身, 便吩咐宫人取 来两件旧龙袍给他们穿着。最终,太后病愈,仁宗龙颜大 悦, 便将龙袍赏赐给二人。这便是安溪城隍着黄色龙袍的 由来。

#### 2、《大印缺角》:

现存城隍伯主正印,相 传为宋代皇帝所赐, 印文为 "敕封清溪显佑伯印",但右上角 有一缺口。相传, 曾经有一疯子闯 入城隍庙, 扑向庙内主持。主持失 手将大印掷向疯子,大印落地,缺 失一角。疯子为神印震慑,于是神 智恢复正常。



#### 3、《祷神戮双虎》:

明朝武宗年间,安溪久罹虎患,民不聊生。正德十五 年(1520)仲春甲申日,时任安溪县令龚姓官员沐浴斋 城 戒,草拟祭文,焚香恭请城隍爷协助除害。承蒙神威,第 二天, 猎虎射杀一虎, 第五天, 又射死一虎。城隍爷惩恶 扬善,有求必应,县内百姓无不感念神恩,欢欣鼓舞。县 内的教谕邹鲁特别写作《戮双虎赋》纪念此神迹。

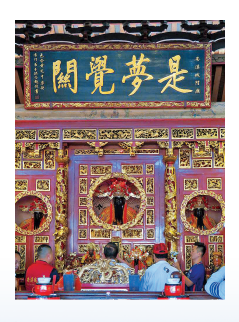
#### 4、《惊走贼兵》

清康熙十六年(1677年),贼兵蔡寅率众突袭安 溪,正想开始攻城时,忽然见到有穿着铠甲的骑兵从城东 门出来。蔡寅认为是援兵,于是撤退。当地人多认为这是 城隍爷显灵,护佑城民,县令李钰更书写了"保我黎民" 匾额,挂在安溪城隍庙,以纪念此事。

#### 5、《青竹丝奇案》

据传,清道光年间,一名叫萧四娘的妇人,与当地劣 绅吴云梯私通,并合谋杀害丈夫金文俊:他们先将金文俊 灌醉,然后把毒蛇装入竹管中,用火烧蛇尾巴,迫使毒蛇 钻入金文俊的肚子中,将其毒死。有一名叫李杉的小偷刚 好到金家行窃,在房梁上目睹了全过程。

事发后, 县衙 官员开棺验尸,却 找不到任何伤痕。 当时的县令黄宅中 上香向清溪显佑伯 主求助。当晚,城 隍爷托梦告知黄县 令"往东方行,木 子便知情"。黄县 令于是打扮成算命 先生, 依照城隍爷 的指示向东方去, 果然遇到了李杉。 李杉说出了金文俊 被杀的全部情状, 并取出凶器竹管 给黄县令看。最



终,城隍庙大开阴阳庭,公开审判奸夫淫妇,让真相大白 天下。

黄县令感念城隍爷的指点,于是写下"是梦觉关"四 个大字,悬于城隍庙大堂。这则故事被编为歌谣,传遍泉 州各县,也被改编成芗剧,广为流传。

#### 6、《晋江侨乡女冤案》

清朝时候,晋江大部分人远渡南洋谋生。有一女子孤 身在家, 饱受邻里讥笑欺凌, 更有好色之徒, 因调戏不 成,构陷女子作风不正。该村祖老糊涂专横,以宗族礼

法迫害女子, 致使 其含冤自杀而亡。 女子的鬼魂四处申 诉,请求各地城隍 为之伸张正义,但 大多被拒绝。后 来, 女鬼几经辗 转, 拜求清溪显佑 伯主。安溪城隍判 定女鬼确系冤枉, 应予昭雪,遂请二 爷伯将迫害女子之 凶犯押送至地狱处 以极刑。



(

### 新加坡菲菜芭城隍庙百年庆主题曲

编者按:为纪念韮菜芭城隍庙奉祀清溪显估伯主百年大庆,庆典筹备委员会特别邀请中央音乐学院张之良教授创作了《城隍显圣》组曲,由新加坡道乐团全体成员在2017年9月26日的"种族和谐宗教互信"联欢晚宴上演出。组曲声势磅礴、仙气非凡,让千万观众领会到道教音乐的魅力。此外,筹备委员会总统筹陈志伟先生特别约请台湾重磅音乐团队,创作了闽南语歌曲《安溪城隍传万里》,由本地歌手袁瑾在联欢晚宴上首唱。歌曲时代感十足,朗朗上口,动人心魄。

统筹-陈志伟 主唱-陈随意(台湾) 作词-郭懿坚 作曲-黄酩帏 摄制、台湾庙会情报局live

#### 歌词

城隍显佑下星洲 百年香火渡海来 韮菜芭里展神威 威震四海世代传 城隍公 啊 城隍公 能判阴阳保黎民 八闽第一 五邑无双 安溪城隍传万里

分灵世界普万民 威震四海万人仰 道化运行遍五洲 显佑伯主 城隍公

分灵世界普万民 威震四海万人仰 道通天地贯天下 显佑伯主 城隍公

城隍显佑下星洲 百年香火渡海来 韮菜芭里展神威 威震四海世代传 城隍公 啊 城隍公 能判阴阳保黎民 八闽第一 五邑无双 安溪城隍传万里

分灵世界普万民 威震四海万人仰 道化运行遍五洲 显佑伯主 城隍公

分灵世界普万民 威震四海万人仰 道通天地贯天下 显佑伯主 城隍公

分灵世界普万民 威震四海万人仰 道化运行遍五洲 显佑伯主 城隍公

分灵世界普万民 威震四海万人仰 道通天地贯天下 显佑伯主 城隍公



18-J03889\_52 Taoist Federation.indd 15 21/May/18 16:51

### 百年大庆来贺礼品展示































































②狮城道教

### 道总代表出席查尔斯王子殿下见面会

10月30日,英国王储查尔斯王子与夫人卡米拉 莅临狮城,展开为期四天的访问。这是查尔斯王子继 1979年正式访问新加坡后第二次到访,也是继英女王 伊丽莎白二世与夫婿菲利普亲王2006年对我国展开国 事访问以来,英国皇室对新加坡展开的最高级别访问。

10月31日午后,查尔斯王子来到新加坡回教理事会"和谐中心",与本地十大宗教领袖、青年领袖和学生等30多人进行友好交流。林金发第一副会长一行代表新加坡道教总会参加了与查尔斯王子的见面会。

查尔斯王子近年来一直致力于推广跨宗教交流与宗教和谐,本次到访,为本地宗教界拓宽国际视野打开了一扇窗,是一次极为难得的宗教交流盛会,对于推动新、英两国的宗教交流无疑具有源远流长的历史意义。



### 道教总会代表团出席

### "第二届道教文化艺术周"



11月15日-11月19日,第二届"中国道教文化艺术 周"在千年古都、世界历史文化名城西安隆重举行。新加

坡道教总会林金发第一副会长、道教总会理 事陈锡泉先生、王福兴先生应邀飞抵西安, 出席相关活动。

本次道教文化艺术周以"道济天下,德化人生"为主题,由中国道教协会主办,西安市道教协会承办,共邀请到来自世界各地的嘉宾、高道大德、专家学者650余人参与研讨,畅叙道情,共怀天下。第二届道教文化艺术周旨在汲取首届艺术周的成功经验,在其基础上继续挖掘道教在音乐、武术、文艺、养生等各方面的文化资源,深入阐发道教教理教义思想中的时代裨益,力图全方

位、多形式、深层次的展现道教综罗百代、广罗精 微的文化内涵,为全世界道教信众呈现一道传统魅 力与时代特色相结合的视听盛宴。

值得一提的是本次盛会的重头戏——"丝路仙乐·长安古韵第十七届道教音乐汇演":香港蓬瀛仙馆、武当山功夫团、安志顺打击乐团、白云山道乐团、西安城隍庙鼓乐社、八仙宫、明圣宫等各地道家表演艺术家以及西安音乐学院、西安体育学院参演团队联袂献演,难得一见。此外,"第九届玄门讲经"(高道大德现场讲经、分享智慧)、"一带一路·以道相通学术研讨会"(汇集海内外道教学者100余人)、道教主题艺术展(展出有道教书画作品,道教古画、碑石拓片,摄影艺术等400余幅作品)等

环节也颇受瞩目, 堪称群英荟萃、精彩纷呈。



城道

### 道门先贤陈莲笙大师百年诞辰纪念大会在 上海国际会议中川举行



2017年是当代 高道,中国道教协 会原副会长、上海市 道教协会原会长、上海城隍庙"中兴后 持"陈莲笙大师一百 周年诞辰。为礼敬功 绩,10月12日上午, 上海市道教协会在上

海国际会议中心隆重举行"陈莲笙大师百年诞辰纪念大

会暨千人献供法会",海内外高道大德、陈莲笙大师弟子以及各界善信千余人参加了大会,共同纪念这位为当代中国道教的发展壮大、作出杰出贡献的玄门高道。新加坡道教总会第一副会长林金发先生亦应邀见证了这一历史性时刻。

本次纪念大会面向全世界进行网络直播,与会 嘉宾心怀诚敬,共同观看了规模空前的"千人献供 法会": 钟鼓齐鸣、道乐悠扬、香花簇迎、如法如仪,上海城隍庙两班道众诵经礼赞,声势浩大。陈莲笙大师的二十七位弟子带领全场善信依次上供妙果,延请仙真莅临坛场,恭颂宝诰齐抒敬仰,一同祈愿大师护佑道门兴隆,赐福众生安泰。

另外,广泛搜集上海城隍庙自明朝建庙至当代近七百年间历史印记的《上海城隍庙志》亦在纪念大会会场发布。本书特别展现了上海城隍庙庙观1995年恢复开放、2000年陈莲笙大师升座住持等重大历史发展时刻,是世界道教文化界共享的珍贵遗产。



### 新加坡菲菜芭城隍庙协办马来西亚慈惠堂 "护国祈安莫阳两利普利十方五朝清醮"大法会

2017年12月8日-12日,马来西亚慈惠堂隆重举办 "护国祈安冥阳两利普利十方清醮"大法会。韮菜芭城隍 庙黄信成道长带领道乐团团员参与了本次祭典,新加坡道

教界前辈陈国显道长等亦应邀赴吉隆坡参 与相关活动。

据悉,本次大法会是马来西亚首次结合道教与佛教信众,以清醮形式呈现大型祭典,祈求上天护佑众生,为尘世赐福消灾。大法会在吉隆坡甲洞积善礼堂举办,协办团体包括新加坡韮菜芭城隍庙、台北丹心宏道会、台北松山慈惠堂、香港蓬瀛仙馆和中国武当山道教协、马来西亚佛光山等等。

在12月8日的开幕仪式上,台湾民间信仰中的八家代表阴间神将前往法会启建的七大法坛,净秽除灾、捉拿妖邪。 【注:法会启建七大法坛包括:西王母坛(礼敬诸天)、祈安坛(世界和平)、 礼斗坛(添福吉祥)、福坛(福慧双修)、五路财神坛 (祈丰福时)、黄簶度人坛(济幽普渡)和梁皇坛(消灾 忏罪)。】这一仪式气势磅礴,让到场嘉宾叹为观止。



②狮城道教

### "新加坡佛教居士林教育 基金第39届大与组肋学金 颁发典礼"顺利举行

2017年10月7日,新加坡道教总会林金发第一副会长及道总理 事李金池、洪新铭、林国文应邀出席"新加坡佛教居士林教育基金 会第39届大专组奖学金"颁发典礼。当天,大会主宾为教育部长兼 国防部第二部长王乙康先生。

在致辞中, 林金发副会长致敬了居士林全体同仁为新加坡教育 事业所做的巨大贡献。他鼓励各位奖学金得主用心体会佛教居士 林"利益众生、回报社会"的精神,惜时苦学、早日成才,将这份 大爱传递给更多的人。



### 甄福常副会长出席 "侯宝垣纪念堂" 开复典礼



2017年12月27日,新加坡道教总会甄福常副会长出 席广东省博罗县罗浮山黄龙古观"侯宝垣纪念堂"开幕典 礼。

罗浮山黄龙观,位于博罗县西北的罗浮山,是由香港 商人投资的中国华南最大道观,也是广东一带道教全真 龙门派占地和建筑面积最大、宗教文化氛围最浓的主要道 观之一。本次新建的纪念堂, 为纪念侯宝垣道长而专门开 设。侯宝垣道长是1950-1990年代,香港道教科仪重要传

道长毕生弘道, 德高望重, 精通斋醮科仪 并致力于推广道教文化。他一生致力于开 展道教研究、修复重要宫观, 兴教办学、 ② 惠及十方。广东罗浮山黄龙观即是在侯宝 垣道长的大力支持下得以新建的。因此, 本次选址黄龙观建设"侯宝垣纪念堂"极 富历史意义与追思之情。高山仰止,景行 行止。想要了解近现代道教历史的读者, 可前往参观。

承人之一, 也是香港道教学院的创办人。

### 陈添来会长出席 香港青松观综合大楼 开复典礼

11月22日,香港道教青松观举行综合大楼开幕典礼。 新加坡道教总会会长陈添来BBM应邀出席。同时,来自澳

门、台湾、马来 西亚、泰国等地 区和国家道教界 的高道大德、香 港各道教团体代 表和社会贤达人 士近千人共同见 证了这一历史性 时刻。



青松观建于1949年,是香港道教四大重点宫观之一, 半个多世纪以来,青松观崇奉道祖,秉持济世利人的理 念,以"遵行九美、修道行善"为宗旨,除积极弘扬道 法,还投入教育、文化、医疗、安老慈幼等社会公益事 业。青松观综合大楼集举办道教大型活动、道教文物书画 展馆、道教学院、道教图书馆等多功能为一体,是香港道 教界首个多功能综合大楼, 也是香港屯门区地标性建筑。



### 道总代表出席"2017澳门道教文化节"



近日, "2017年澳门道教文化节"隆重举行。21日下午,主办方澳门道教协会在澳门市中心议事厅前隆重举行道教文化节开幕典礼及祈福道场。新加坡道教总会甄福常副会长与来自世界各地的300余名政要和宫观代表一同见证了本次盛会。

"澳门道教文化节"是一年一度极富宗教特色的文化活动。本次文化节时间跨度从10月21日-11月5日,包含开幕典礼、道教祈福典礼、道乐演奏、养生太极表演、2017道教文化联欢晚会、2017《道德经》中学生歌唱比赛颁奖典礼、学术讲座、港澳桂道教文化资料展、港澳道乐欣赏会等丰富多彩的环节,充分展示了道教文化的博大精深、内涵丰沛。

据悉,甄福常副会长在奥期间,跟随主办方访问了妈祖庙、哪吒庙、土地庙、南山庙、

包公庙、太岁庙、吕祖仙院、黄曹二仙庙、城隍庙、关帝庙、观音庙、女娲庙、灵岩观等名山宝地,为新、澳两地道教交流播撒了友谊的种子,期待两地道教界能有更多交流合作,共同为弘扬道法、世界和平做出贡献。

### 台中市民政局局长一行参访道总

2017年11月13日,台湾台中市民 政局周永鸿局长率考察团一行12人莅 临新加坡道教总会参观访问。陈添王福兴 等热情接待了远道而来的考察团。 就践行慈善、造福民众等问题进行家团 就践行慈善、造福民众等问题进行家 现友好的交流。陈添杂会一直看到所 会是道教总会一直不好的交流,和长补短,共促和平。代表团理 念,和长补短,共促和平。代表团组 会观了新加坡道教三清宫大殿、 殿、吕祖殿、新加坡道教学院等处。 双方互赠礼品、合照留恋。



### 广东存心善堂代表访问新加坡菲菜芭城隍庙

2017年11月21日,中国广东省汕头市存心善堂代表访问新加坡韮菜芭城隍庙。存心善堂代表向韮菜芭城隍庙赠送了题有"同善至臻"的铭碑以资纪念,韮菜芭城隍庙代表则回赠了"韮菜芭城隍庙奉祀清溪显佑伯主祈福水晶"以示友好。

存心善堂是中华民国时 期汕头的五大善堂之首,也 是目前中国潮汕地区规模最 大的善堂。最初全称为存心 善堂念佛社,现全称为汕头 慈善总会存心善堂福利会。 存心善堂致力于救济穷苦、 乐善好施,与新加坡华族 社团长久保持友好交流与 紧密合作。





②狮城道教

### ☜ 新加坡道教三清宫隆重举行2017冬季

### <sup>強</sup> 升彙法会

2017年11月19日,新加坡道教三清宫 于当日上午9点,在一楼功德堂隆重举行新 神主升龛法会。法会特别邀请到韮菜芭城 隍庙高功道长黄信成道长,率领诵经团及 道乐团启建坛场,宣经演法,超度各姓宗 亲。

在华族民俗文化中,如果长辈在世时已制备神主牌,则牌子上"神主"二字省去"主"上一点,以"王"字表示。并且,需要用标识有"长生禄位"的红色布套罩着,以显示是生人的牌位。如果神主牌主人已然去世,则后人在祭拜时,先将红布套揭开,刻上生卒年月日时等,再请高功道长为神主升龛"点主",将"王"上一点补齐。接着,将神主牌升龛就位。这一套仪轨即所谓"升龛仪式"。

升龛仪式是新加坡道教三清宫最具特色的法会之一,当日,不少信众扶老携幼,观看了法会的全过程。





# 三清宫孔子殿隆重举行2017 "庆祝孔圣仙师诞辰法会"

孔子是两千多年前伟大的思想家、教育家,也是全世界华族世代景仰的至圣先师。依据孔元措《孔氏祖庭广记》记载,孔子诞辰在农历八月廿七日。为纪念万世师表孔夫子,鼓励我国青少年勤奋学习、心怀天下,新加坡道教三清宫定于2017年10月15日(农历八月廿六日)在孔子殿隆重举行"庆祝孔圣诞辰法会"。

韭菜芭城隍庙高功道长黄信成道长、三清宫驻庙道长易道长等应邀为前来观礼的中小学生点"智慧眼",开聪明智。全岛数百位青少年在家长的陪同下祭拜孔子、缅怀先贤、排队参与点"智慧眼"仪式。





②狮城道教

### 《中华道学文化系列: 道医窥褪——道教医学康复术》

王庆余, 旷文楠著, 四川人民出版社, 1994年 7月第1版。

本书是中国大陆较早出版的全面论述道家医学的书籍,在当时具有开创性的意义。全书《上编》侧重道医历史、理论的介绍,分章叙述道医源流、特色,道医生命观、健康观等基础理论,道医气功保健资料原理,道医生理学说与按摩、导引、针灸、点穴等治疗原理,道医中的符箓、禁咒疗法等。《下编》则在系统总结道医治疗实践的基础上,分章介绍几种主要的道医治疗技术,如:道医七诊、道医与运气学说、道医点穴、按摩术,道医气功诊疗及道医药举要等。



### 《道医概识》

祝守明著,中医古籍出版社,2009年3月 第1版。

《道医概说》一书的主要贡献在于明晰道医概念、介绍道医文化渊源与历史流派、概述道医基本医疗理论并辨析其与中医的关系。本书突破了以往从单一学科研究医学的局限,集道家、道教、哲学、史学、医学、生命学、养生学之智慧,以老子《道德经》的思想,对道医文化进行了整体研究,系统阐述了道医学体系、技术及其在当代社会中的重要价值,较完整地再现了道医文化的内在逻辑结构,且在多个学术领域做出了深入的探索。

作者强调: 道医的发展是以人类个体生命"长生久视"为内容核心,在自身修炼中,又提倡"济世度人"。因此,在给人类个体生命的施治中突出"养生调理"为主的原则。在施治过程中要求最后一项才可用药,在用药过程中以用膏药的外敷为主,以内用的药汤为辅,在施治用药中突出三个字原则:即"灵、便、验"。对于想要了解道医特色的读者来说,本书非常值得一读。



### 道德经注解

第二

章

帷 叶 孔 性 真 德 中 他 其 有 他 义 甫 物 中 容 兮 杏 有 约 恍 维 考 何 信 考 道 冥 自 其 3 古 中 其 衆 道 有 及 甫 象 2 有 為 其 恍 状 精 名 物 兮 不 其 难 力 去 恍 号

#### 第二十一章 译文

大德的人,他动静语默的表现,

完全以大道为中心,一切遵从于大道。

大道为至尊至贵的圣物,

是恍恍惚惚的,无形无象的,神妙莫测的。

大道是那样的惚恍啊,虽然看不见,

但在大德的人身上,却蕴藏着大道的气象;

大道是那样的恍惚啊,虽然听不着,

但在大德的人身上,却孕育着大道的气质;

大道是那样的幽深啊,虽然摸不到,

但在大德的人身上,却承载着大道的精神。

大道的精神,其中包含着慈悲博爱,质朴真诚;

慈悲博爱,质朴真诚之中,能使人们得到感化, 从而除恶向善,去伪存真,进而对大道心生正信, 并且充满信心。

所以从古到今,大道一直存在于我们的周围;

大道虽然无形无名,但在大德的人心目中,永远 不会消失;

并且根据大道,才能观察到大德的人,都具有永远不变的初心。

我是怎么知道大德的人,都具有永远不变的初心的呢?

就是从大道在他们身上的体现,而得到的启示。

②狮城道教

### 道德经注解

第二十

章

曲 虚 有 不 自 則 丰 能 17 見 到 與 全 不 故 惑 杠 自 誠 ¥ 則 眀 是 矜 争 全 直 不 而 故 歸 洼 自 是 則 **≯** 啊 盈皿 艳 雌 謂 敝 事 不 凼 為 争 则 不 则 故 大 自 新 者豈 \* 夭 則

#### 第二十二章 译文

能忍受委屈,反而能够保全德性;

能灵活弯曲,反而能够进退自如;

能安处下位,反而能够道乐充满;

能革除故弊,反而能够再生新颜;

能减少嗜欲,反而能够多得天机;

若贪求太多,反而容易陷入迷惑。

因此,圣人抱元守一,才能做天下人的模范。

不自我表现,不自我炫耀,

所以,才能心性清明;

不自以为是,不一叶障目,

所以,才能性光彰显;

不自我夸耀,不自我膨胀,

所以,才能拥有功德;

不自高自大,不恃才傲物,

所以,才能福慧增长。

正因为他道心自在,从来不与人争,

所以,天下才没有人能和他相争。

古人所说的"能忍受委屈,反而能够保全德性"这些话,

都是饱含智慧的真言,怎么会是空话呢?

能够做到这些,自然就万善全归了。

②狮城道教

第一期 创刊号

第二期 韮菜芭城隍庙 赞助

第三期 凤山宫 赞助

第四期 大士伯公宫 赞助

第五期 洛阳大伯公宫 赞助

第六期 菲菜芭城隍庙菜芭城隍庙 赞助

第七期 灵宝皇坛 赞助

第八期 后港斗母宫 赞助

第九期 菜市联合宫 赞助

第十期 洛阳大伯公宫 赞助

第十一期 洛阳大伯公宫 赞助

第十二期 洛阳大伯公宫 赞助

第十三期 菲菜芭城隍庙 赞助

第十四期 林国文先生(福安庙代表) 赞助

第十五期 竹云宫 赞助

第十六期 新加坡道教学院 赞助

第十七期 大士伯公宫 赞助

第十八期 淡滨尼联合宫 赞助

第十九期 菲菜芭城隍庙 赞助

第二十期 洛阳大伯公宫 赞助

第廿一期 新加坡道教学院 赞助

第廿二期 大士伯公宫 赞助

第廿三期 洛阳大伯公宫 赞助

第廿四期 崇义庙 赞助

第廿五期 三巴旺财神庙 赞助

第廿六期 万山福德祠 赞助

第廿七期 新加坡道教学院 赞助

第廿八期 三清宫 赞助

第廿九期 三清宫 赞助

第三十期 韮菜芭城隍庙 赞助

第卅一期 菲莱芭城隍庙附属城隍艺术学院 赞助

第卅二期 后港斗母宫 赞助

第卅三期 卓福文先生 赞助

第卅四期 三巴旺财神庙 赞助

第卅五期 新加坡道教学院 赞助

第卅六期 凤山宫 赞助

第卅七期 洛阳大伯公宫 赞助

第卅八期 大士伯公宫 赞助

第卅九期 琼州天后宫 赞助

第四十期 道教新加坡青松观 赞助

第四十一期 斗天宫 赞助

第四十二期 真人宫 赞助

第四十三期 实龙岗北协灵坛 赞助

第四十四期 保赤宫(陈氏宗祠)主席陈泓志博士 赞助

第四十五期 玉封车山府扬威轩 赞助

第四十六期 大士伯公宫 赞助

第四十七期 斗天宫理事杨联发、王荣裕 赞助

第四十八期 龙南殿 赞助

第四十九期 玉封车山府扬威轩 赞助

第五十期 菲菜芭城隍庙 赞助

第五十一期 葱茅园九皇宫 赞助



本期(52)《狮城道教》由韮菜芭城隍庙

赞助四千元出版费用

谨此致谢!

## 各宫庙团体或个人有意赞助《狮城道教》出版费用,请与本刊编辑部联络,电话: +65 6242 2115

#### 《狮城道教》征稿启事

- 1、本刊为新加坡道教总会之出版物,园地公开,欢迎道内道外诸位友人赐稿。
- 2、凡弘扬道教及中华文化之论著,宣扬人间真善美,抒发心灵感悟等各类文学创作,一概欢迎。
- 3、涉及个人恩怨是非、政治问题等与本刊主旨无关的稿件,恕不刊载。
- 4、惠稿请注明真实姓名、地址、电话等个人信息;发表时用笔名听便。
- 5、编辑部有权对来稿删改;如不愿被删改者,请于稿内注明。
- 6、稿件以图文并茂者为优,单投文字稿或图片稿者亦受欢迎。
- 7、来稿一经发表,文责自负。
- 8、请勿一稿多投,转引之文字或图片,请于稿内注明。
- 9、来搞一经刊登,将按址寄奉薄酬,以申谢忱,若却酬齐亦请注明,以便本刊给予刊名致谢。

#### 来函请寄

#### 《狮城道教》编辑部三清宫道教文化中心

San Qing Gong Taoist Cultural Centre 21, Bedok North Ave 4 Singapore 489948

#### 电邮请寄

academic@taoistcollege.org.sg

电话: +65 6242 2115 传真: +65 6242 2115

②狮城道教





#### **亚菜芭城隍庙举办** 酉年谢太岁

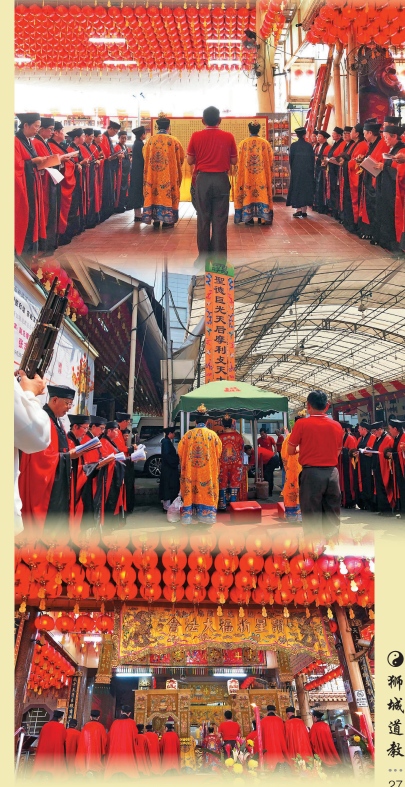
祈福法会"

太岁神是道教尊神,全称为六十甲子元辰本命 神,系主管太岁神星的神灵,乃年岁之神。道教经籍 中说,太岁神主管人的"本生身命之灾"和"流年临 犯之厄"。人生在世,祸福吉凶,皆由"本命太岁" 主管; 而人在每一年的运气疾厄则由当年的"值年太 岁"掌控。2017丁酉鸡年的值年太岁是唐杰大将军。 不少信众习惯在年初参与"拜太岁"仪式祈求平安; 年末岁暮,则亲赴韮菜芭城隍庙拜谢太岁答谢神恩。

为满足信众的信仰需求,2017年12月13日至17 日(农历十月二十六至三十日), 韮菜芭城隍庙隆重 举办"丁酉年谢太岁祈福法会"。在为期五天的法会 中, 韮菜芭城隍庙诵经团全体经生在高功黄信成道长 的带领下虔心唱诵,举行了请圣科仪、诸真朝科、三 元朝科、圣母朝科和送神科仪等一系列法事。法会期 间,城隍庙特别准备了新加坡韮菜芭城隍庙奉祀清溪 显佑伯主百年庆典祈福水晶等精美纪念品供善信奉

本次法会盛况空前,仙乐飘飘,香烟缭绕。千万 善信携老扶幼,奉上水果、香油、金纸等诚恳拜谢太 岁神。城隍庙义工亦准备了五色汤圆、麻油鸡、绿豆 汤等食物免费分发给前来还愿的善信。12月17日当 晚,在经乐团经生和混元道坛道长的带领下,善男信 女依次排队,绕庙两周,一一走过平安桥,场面祥 和,其乐融融。





城隍艺术学院南音系受邀参与"第三届海上

丝绸之路国际艺术节暨第十二届

国际南音大会唱活动"

2017年12月5日至11日, 韮菜芭城隍庙城隍艺术学院南音系受邀参加 "第三届海上丝绸之路国际艺术节暨第十二届国际南音大会唱活动"。

本次大会唱由中国文化部、福建省人民政府主办,福建省文化厅、泉州市 人民政府承办。城隍艺术学院陈添来会长带领南音系师生飞抵福建省泉州市参 与盛会。

本届国际艺术节以"展示、交流、合作、提升" 为宗旨,以"建设海上丝绸之路"为主题,汇集了来 自30多个国家及地区的60多个演义团体。艺术节设 有: 艺术展演、思想文化论坛、文化项目建设等数个 板块;同时,开设了开幕式演出、中国-中东欧国家 文化季泉州分场活动、海上丝绸之路非物质文化遗产 大展、海丝艺术发展论坛、国际木偶节、国际南音大 会唱等十个项目。名家荟萃、精彩纷呈。

艺术节期间, 城隍艺术学院南音系师生参演了大 会开幕式、传统祭郎君仪式、拜馆晋江市南音艺术

团及三场大会唱活 动, 获得海内外媒 体的一致好评,并 与兄弟团体缔结了 深厚的文化友谊。 值得一提的是,我 院来自罗马尼亚的 学员依琳卡,以其 精湛表演水准获得 各地媒体聚焦,被 称为世界首位"洋 弦友"。





